
DANSKE STUDIER 
UDGIVNE AF 

; MARIUS KRISTENSEN OG AXEL OLRIK 

1913 

FOR UNIVERSITETSJUBILÆETS DANSKE SAMFUND 

KØBENHAVN 

'GYLDENDALSKE BOGHANDEL 
NORDISK FORLAG 

H.H.THIELES BOGTRYKKERI 



INDHOLD 

AXEL OLRIK: RAGNAROKFORESTILLINGERNES UDSPRING I 

I. INDLEDNING 1 

II. DEN RUNDNE JÆTTE I KAVKASUS 3 
2. Den bundne jætte: småsagn nord for Elbrus 3 
3. Heltesagn syd for Elbrus 28 
4. Småsagn syd for Elbrus 43 
5. Armenske heltesagn, Ardavazt og Mher 55 
6. Amiran-Iegenden 64 
7. Djævlens lænke smedes sammen 91 
8. Djævlens lænke fornyes om påsken 98 
9. Heksene filer på lænken 100 

10. Djævlen narret i lænke 104 
11. Den bundne Prometheus 107 
12. Den bundne Loke 121 
13. Den lænkede Deddjal (Antikrist) 127 
14. Jordskælvsjætten. Tilbageblik 129 

III. DET BUNDNE ROVDYR 140 
15. De tartariske hunde i fjældet 140 
16. De estniske hunde i fjældet 146 
17. Gogs og Magogs folk indespærret 150 
18. Den lænkede himmelhund i Rusland 155 
19. Garm og Fenresulv 157 
20. Tilbageblik på det bundne rovdyr 163 

Den underjordiske okse bryder ud 167 

IV. DE PERSISKE RAGNAROK-FORESTILLINGER 170 
21. Avesta-hymnerne og deres lære om fornyelsen 170 
22. Kong Yima og storvinteren 173 
23. Gudeslaget 178 
24. Den styrtende stjærne 180 
25. Keresaspa og den bundne slange 185 
26. Persiske motiver på vandring 194 
27. De tartariske ragnarok-forestillinger 200 



V. VERDENSBRANDEN 204 
@8. Den indiske „tids-ild"; de syv sole og slangen Sesha 204 
29. Verdensbranden på vandring 210 
30. Den keltiske verdensbrand 215 
31. Menneskehedens tilbagegang 219 

VI. VERDENS UNDERGANG HOS PRIMITIVE FOLK: NATURMOTIVER. 230 
32. De lavere evropæiske folk: himlens styrtning 230 
33. Eskimoerne: himlens styrtning, jordens kæntring 234 
34. Andamanøerne: jordens kæntring 242 
35. Indianerne: sammenstyrtning og verdensbrand 243 

VII. TILBAGEBLIK PÅ VERDENS UNDERGANG 247 
36. Naturmotiver 247 
37. Menneskenes kamp mod ragnarok 265 
38. Guderne som modstandere af ragnarok 267 
39. Guderne som fremkaldere af ragnarok 275 
40. Verdens fornyelse, almene retninger og nordisk 279 

En hertil knyttet afhandling: Goter og Tjerkesser i 4de årh. e. Kr., findes 
i Danske Studier 1914. 



RAGNAROKFORESTILLINGERNES UDSPRING 
AF 

AXEL OLRIK 

Den efterfølgende undersøgelse slutter sig som fortsættelse og 
afslutning til den afhandling „Om ragnarok" som jeg udgav 

for ti år siden (Årb. 1902 og særskilt i boghandelen, G. E. G. Gads 
forlag). Medens denoe sætter som sit mål at granske og forklare 
det nordiske ragnarok, forst ved en kildekritisk undersøgelse, der­
næst ved en sammenligning med beslægtede overleveringer, som 
antyder de forskellige tråde der er mødtes i vort nordiske ragnarok, 
— bliver standpunktet nu at skaffe et almindeligt overblik over 
de folkelige ragnarokforestillingers udspring. 

En stor del af afhandlingen har ligget skrevet fra da. Jeg 
har deri indarbejdet alt hvad andres forskninger — for en stor 
del kaldte frem ved min undersøgelse — og hvad egne iagttagelser 
har bragt af nyt stof. En planmæssig gennemsøgning af de lavere 
folkeslags tankeverden vilde sikkert kunne øge stoffet; dog synes alle­
rede det her foreliggende at være tilstrækkeligt til at skille de for­
skellige motiver ud fra hinanden. 

Mit æmne er de folkelige ragnarokforestillinger i deres hele 
udbredelse hos menneskeheden. Jeg forstår herved de umiddelbare 
naturforestillinger og de simple folkemytiske forestillinger, der alle 
omhandler en stor katastrofe, som truer menneskehed og jordklode 
ved slutningen af den periode som overhovedet folkets fantasi kan 
overskue. Udenfor mine undersøgelser falder de videregående etiske 
og religiøse ideer om menneskehedens mål og de omvæltninger 
hvorved disse idealer virkeliggores. Kun mere i forbigående kom­
mer jeg til at behandle de hojere religioners eskatologiske begreber, 
nemlig for så vidt de indeholder eller strejfer de simple natur-
moliver og folkemyter hvormed jeg har at gore. 

Danske Studier. 1913. 1 



2 INDLEDNING 

Jeg har søgt at holde mig fri for den dogmatiske opfattelse, 
som er ret gængs blandt religionshistorikerne: at forestillingen om 
en verdensafslutning forst skulde opstå når tanken om en „hinsidig" 
fuldkommenhed har nået sin fylde; kendsgerningerne viser en ragna­
roks-historie hørende udenfor denne tankekres. — 

Ordet „ folkemytisk" bruger jeg til at betegne alt hvad men­
neskeheden skaber indenfor sit „mytiske trin". I modsætning til 
al videnskabelig eller religiøs abstraktion omfatter det de blot 
plastisk-anskuelige forestillinger, hvor handlingen udtrykker hele 
personens værk og væsen. Folkemytisk er f. ekg. frygten for at et 
indespærret uhyre skal bryde løs og ødelægge verden. Naturmytisk 
er, i modsætning dertil, frygten for at himlen skal styrte sammen 
og derved alt gå til grunde. „ Folkemytisk * er altså et artsbegreb; 
det er tillige, men kun i anden række, en historisk karakteristik: 
det folkemytiske er det ældre trin, den abstraherende religion eller 
naturbetragtning er det senere. 

Dette gælder til en vis grad; det gælder ikke tidsmæssig. 
Det er ikke udelukket, at de mere udviklede religioners tanker 
bliver — i stærkere eller svagere grad — omdannede til folke­
mytiske, hvis de vandrer ud til en menneskehed der står på 
folkemytisk trin. Der findes f. eks. en kristen folkemytologi, hvor 
frygten for at djævelen kommer løs er hovedpunkt i dommedags-
rædslen. I sådanne tilfælde giver folkeoverleveringen intet historisk 
vidnesbyrd om „ragnarokforestillingernes" oprindelse eller ældste 
form; den giver kun et psykologisk vidnesbyrd om hvorledes en 
barnlig menneskehed tænker sig verdenskatastrofen. Eller den giver 
os snarere lidt mere: den viser hvorledes den jævne bevidsthed 
skræller de hojere religiøse forestillinger af og beholder folkemyten 
tilbage. 

At lægge dette psykologiske synspunkt til grund for under­
søgelsen lader sig dog ikke gore. Min metode har været den 
som er almindelig ved undersøgelse af sagnstoffers 
historie. Overleveringerne er førte sammen, ikke efter nogen 
abstrakt idé, men efter de plastiske træk — de forestillingsbilleder 
— der overhovedet gor dem til episke dannelser. Store dele af 
det overleverede har ladet sig foje sammen til familier, hvis storre 
eller mindre stedlige (undertiden også tidslige) udbredelse lader sig 
fastslå; kæden af små gradvise forskydninger er påvist, og i mange til­
fælde dens sammenhæng med sagnets stedlige flytning lagt for dagen. 



INDLEDNING 3 

Det har ingen vanskelighed voldet at få ragnaroksmyterne stillede 
sammen efter samme principper som alt andet vandrende og 
voksende sagnstof; ja de synes endog at have det vandrende 
sagnstofs karakter i langt hojere grad end mange myter, hvis op­
træden betinges af gudsdyrkelse eller andre udensagns forhold så 
stærkt at der sættes snævre grænser for den indre vækst og frie 
vandring. 

I disse sagnforskningens almindelige grundsætninger hviler 
hele mit arbejde. Kun hvor jeg ved mit arbejdes slutning står 
overfor rester o: historisk uforklarede overleveringer, hvortil vi 
mangler de slægtsmæssig nære sidestykker, dær har jeg brugt en 
bredere typekarakteriserende fremgangsmåde, dog stadig således at 
det hvis udvikling lod sig historisk eftervise tjænte som norm for 
opfattelsen af det fritstående. Når alt dette overleveringsmateriale 
tegnede sig som trinfølger i udviklingsrækker der virkede sig frem 
på ulige steder og ofte i uensartet retning, så er det fordi stoffet 
i sig selv ordnede sig i sådanne perioder. 

II. DEN BUNDNE JÆTTE I KAVKASUS 

§ 2. Den bundne jætte: småsagn nord for Elbrus. 

Allerede i min forste undersøgelse om Ragnarok har jeg gjort 
rede for forestillingen om en frygtelig kæmpe eller uhyre der er 
lænket eller indesluttet i bjærgets indre, stadig prøver at rive sig 
løs, og engang vil nå det til verdens ødelæggelse. Forestillinger 
af den art spænder geografisk over Evropa og den vestlige halvdel 
af Asien. Efter indhold deler de sig i tre typer: 1) Den bundne 
slange (persisk, oldkristen); 2) det bundne rovdyr (tartarisk, estnisk, 
nordisk, nu også russisk m. m.); 3) den bundne kæmpe (kristen, 
nordisk, og fremfor alt i Kavkasus). 

Efter mit skrift er fulgt et par undersøgelser af ansete forskere: 
Fr. v. d. Leyen, „Der gefesselte unhold" (1908)1, og Kaarle 
Krohn, „Der gefangene unhold" (1907)2. De råder til en vis 
grad bod på den altfor lidt udtommende behandling, jeg har givet 
den sidste type, den bundne kæmpe. Men der trænges dog til en 
undersøgelse, som fordyber sig mere i sagnets enkeltheder, og som 

1 Prager deutsche studien VIII. * Finnisch-ugrische forschungen VII 
129—84. 

1* 



4 DEN BUNDNE JÆTTE I KAVKASUS 

begynder dær hvor skikkelsen forekommer med den storste rigdom 
af ejendommelige træk og med den nærmeste tilslutning til den 
omgivende natur. — 

Kavkasusbjærgene er nogle af de vældigste i verden. 
Som en uhyre kam — 3000 meter hoj — hæver de sig usædvanlig 
brat over den transkavkasiske slette. Op over bjærgkammen 
knejser et par vældige udbrændte vulkaner: Kasbek midtvejs, 
nærved den eneste store vej over fjældet; og længere mod vest 
Elbrus , det hojeste fjæld af dem alle (5643 m.). I de trangt 
utilgængelige dale mellem bjærgkæderne gemmer sig en utrolig 
mængde af folkerester, udgorende den af mange småstammer be­
stående kavkasiske folkegruppe, og enkelte andre som tidernes 
bølgeslag har skyllet derind og ligesom glemt på den afsides plads. 
En verden af sælsomme, til dels ældgamle forestillinger har til 
huse her. 

Nordpå falder Kavkasus af med jævnere bølgende rygge ned 
mod den sydrussiske slette. Ved den vestlige ende af Hojkavkasus 
hæver Ditz sig over de omgivende lavere aser, som afslutning af 
den egenlige Kavkasus-kæde. Af fjælde der ligger i selve kæden 
eller tæt ved den får vi kun lejlighed til at nævne et enkelt, lidt 
østligere end Kasbek: Sperosa nærved Tushernes land1. 

I disse fjældegne trives forestillingerne om den bundne jætte, 
der stadig ryster jorden og engang skal rive sig løs til menneske­
slægtens ødelæggelse. Intet sted gror ragnarokforestillingerne så 
frodig, stadig vekslende fra bygd til bygd og knyttet til forskellige 
fjælde, og dog så vidt sammenhængende at vi kan følge udviklin­
gens slyngede tråde fra egn til anden. 

Materialet til denne undersøgelse er for allerstørste delen op­
tegnelser af nyere folkeoverlevering. Det storste stof fra trykte og 
utrykte kilder findes i Wilh. Muller (Vsevolod Miller), „Prome-
theische sagen in Kaukasus", 1883 (Russische Révue XXIII 193 
—208)8. Senere har det på russisk skrevne tidsskrift „Samlinger 
til studiet af land og folk i Kavkasus" (Svornik Materialov dl'a 

1 Om folkestammerne i Kavkasus se især Erckert, Kaukasus und seine 
volker (1887) og sprogkortet i hans Sprachen des kaukasischen stammes (1895). 
Bedste almenlæselige redegorelse er M. Anholm, I Gogs och Magogs land (Stock­
holm 1895); jf. Hahn, Aus dem Kaukasus (Leipzig 1892). Jeg har desuden 
søgt oplysning i et st6rre tal af rejsebeskrivelser, hvoraf adskillige nævnes i 
det følgende. 2 Oversættelse af en tilsvarende artikel i det russiske under­
visnings-ministeriums tidsskrift (1883,1100—116). I det følgende betegnet som RR. 



Vestligste 
og 

mellemste 
KAVKASUS 

skematisk tegnet af 
Barclay Raunkiær. 



6 DEN BUNDNE JÆTTE I KAVKASUS 

opisanija mestnostej i plem'on Kavkaza, Tiflis 1881 ff) blandt sine 
folkemindebidrag bragt en mængde herhenhørende tekster. Af en 
del af dem findes der uddrag i M. Anholm „Den bundne jætte i 
Kavkasus" (Danske Studier 1904, 141—51) og i Kaarle Krohns 
ovenfor nævnte afhandling. Ved velvillig støtte, bl. a. fra den på 
Kavkasus-egnenes område mest kyndige, dr. A, Lowis, har jeg fået 
hele dette stof gjort mig tilgængeligt1. Selv har jeg gennemgået 
ikke lidt af rejsebeskrivelser og afhandlinger m. m., dels for at øge 
opskrifternes tal, dels for at følge hver opskrift tilbage til dens 
forste trykte form og så noje som muligt at fastslå dens hjem­
sted og almen karakter. Der har således foreligget mig et fyldigere 
stof end nogen af de forskere der tidligere har behandlet æmnet. 
Jeg har søgt at gore denne stærkt spredte literatur tilgængelig ved 
at give den ordret eller i rigeligt uddrag; navnlig har jeg givet de 
egenlige bjærgstammers overleveringer så udførlig og nojagtig som 
mulig. 

Hvad der trods forgængernes arbejde også savnes, er en 
ordnende hånd. Her kan eftervises simple naturbundne grund­
typer, disse kan enkeltvis følges i deres videre udformning, og man 
kan tillige påvise de svagere krysninger af typerne, der har fun­
det sted. 

Det viser sig, at op ad de vestlige fjælde, Ditz og især Elbrus, 
findes grundtyperne; deres videre udformning strækker sig østpå, 
henholdsvis på nord- og sydsiden af Kavkasuskæden. 

I. Fra Ditz, allervestligst i Kavkasus, i Tjerkessernes land, 
har vi den simpleste af disse. Fjældet hæver sig over en tre­
dobbelt mur af klipppeblokke, gennemhullet af huler; og vejviseren 
peger for den rejsende på et gabende hul i dets top: „Dette er et 
frygteligt sted for alt levende," siger han, „ti i hulens dyb ligger 
Dachkal, bunden med syv jærnlænker. Nær ved ham ligger hans 
sværd, men han kan ikke nå det. Derfor ryster han sine lænker 
i raseri så at jorden bæver fra det ene hav til det andet. Men 
når hans tid engang kommer, da skal han gribe sværdet, bryde 
sine lænker og drage ud at tilintetgflre menneskeslægten". Ingen 
vover sig op til hulen; man siger at en abchasisk bonde engang 
af dumhed trådte ind i den, han så Dachkal og døde af skræk. 

1 Jeg bringer dr. A. Aarne og stud. mag. Dirckinck-Holmfeld min bedste 
tak for forskellig hjælp på samme område. 



2. SMÅSAGN NORD KOR ELBRUS 7 

Kilden for denne skildring af folketroen fra Ditz er en russisk 
officer, v. Turnau, der i årene 1835—38, udklædt i landets dragt, gen­
nemforskede de indtil da ukendte bjærgegne; han var adelsmand fra 
Østersøprovinserne, en fin og mangesidig iagttager. Han offenliggjorde 
sine erindringer anonymt i et russisk tidsskrift for 18641; de er over­
satte i Brosset, Collection d'historiens Armeniens II (S. Petersbourg 1876) 
s. 491—696. Stykket om Ditz (s. 595) fortjæner at gengives i sin 
helhed: 

„Næste dag [september 1836] drog vi 35 verst, gennem tæt krat, 
stadig med stigning og gjorde holdt for natten i en af de mange huler 
der findes i udløberne af fjældet Anehibot, der hæver sig som en kæmpe­
mæssig port ovenover landsbyen Bag; egnen var fremkommelig til hest. 
Undervejs kom vi forbi bjærget Ditz, omgivet af et tredobbelt hegn af 
klippeblokke, hvor vi så dybe huler. Det nedtrykkende ved synet af 
dette bjærg forklarer overleveringen om dets indhold, der på én gang 
minder om Prometheus og om Antikrist. Grebne af en utvivlsom ægte-
følt rædsel viste Imam-Khazi2 mig et sort hul, der gabede ved dens top, 
og sagde til mig: ,Det er et frygteligt sted for hvert levende men­
neske'. Det er virkelig indgangen til en vældig hule tværs igennem 
bjærgets fod; på bunden af den ligger Dachkal fastnaglet med syv 
lænker. Denne Dachkal skal ved verdens ende komme frem blandt 
menneskene og slå dem med rædsel, rejse broder mod broder og son 
mod fader. Tæt ved ham ligger et stort sværd, som han forgæves 
stræber at nå; ti hans tid er ikke kommen. Når han i sit raseri giver 
sig til at ryste lænkerne, da skælver fjældet; jorden bæver fra hav til 
hav. Hans tid er ikke kommen; men når den kommer, skal han gribe 
sværdet, sønderskære sine bånd og gå ud i verden for at lægge men­
neskeheden øde. ,Hvem har set Dachkal?' spurgte jeg. ,Ingen', svarede 
man; ,man havde ikke gjort det vovestykke, at træde ind i hans hule. 
Gud bevares for det I Man siger at en abasisk hyrde, der dristede sig til 
at træde ind i hulen, så Dachkal og døde af skræk'. Bjærgboerne 
frygter bjærget Ditz så stærkt, at de ikke engang nærmer sig til det." 

Senere optegnelser fra dette sted haves ikke på grund af den 
tjerkessiske befolknings udvandring i 1860erne: egnene ligger nu øde. 

Fortællingen er rent bygget op ud fra den umiddelbare rædsel 
for at jordskælvsjætten skal komme løs. At han er lænket er blot 
en tankeret slutning ud fra at et levende væsen mærkes at ryste 
sig i jordens indre; at han vil ødelægge verden er en naturlig 

1 Udkom i særtryk 1865; og nyttedes samme år i Afanasievs skrift om 
.Slavernes poetiske naturbetragtning' (I 757; > Leyen, Unhold 5). 2 Imam-Khazi 
var en tartarhovding, der i 1825 var draget at besøge sine forældre hinsides 
(vest for) floden Urup blandt de uafhængige Tjerkesser i Kavkasus; han blev 
da d6mt af Russerne på en uretfærdig mistanke og var på vej til Sibirien, 
men flygtede og sluttede sig til abrekerne (de frie kriger- og røverskarer i 
Kavkasus). Han havde altså, i 1836 længe boet i en overvejende, tjerkessisk be­
folkning og var uadskillelig ledsager for en tjerkessisk hSvding (v. Turnau 578). 



8 BEN BUNDNE JÆTTE I KAVKASUS 

slutning ud fra det raseri hans rystninger røber. Den eneste mere 
vilkårlige fantasivirksomhed i sagnets tilblivelse består deri at han 
1) har et sværd 2) at det er henlagt således at han ikke kan nå 
det. Det forste er dog ret selvfølgeligt for et så krigersk folk som 
Tjerkesserne. Det sidste kan have sin grund i den hang til Tantalus­
kvaler som vi under mange former skal møde i jættesagnene fra 
Vest-Kavkasus; måske også trangen til at tænke sig et bestemt 
tidspunkt, hvor han kommer fri, har været medvirkende. I hvert 
fald er her skabt episk-plastiske træk ud over det gængse natur­
motiv ; vi skal snart se disse træks videre poetiske vækst. 

Udenfor sagnets øvrige tankegang falder den sætning i op­
skriften, at Dachkal skal „rejse broder mod broder og son mod 
fader"; intet i hans nuværende stilling peger hen derpå, og noget 
episk træk er det heller ikke; det er blot en videre synskres 
hvori meddeleren indfojer sin fjældjættes løsrivelse. Den må være 
lånt fra verdensundergangs- (eller djævle-) forestillinger i en hojere 
religion, kristen eller muhammedansk1. Navnet Dachkal, hvormed 
han optræder her, er sikkert en omdannelse af Deddjal, det navn 
hvorunder Antikristen optræder i Muhammeds lære. Denne til— 
læmpelse af Kavkasus-jætten efter muhammedanske Antikrist-fore­
stillinger træffer vi ikke udenfor tjerkessisk synskres; den er selv 
her lidet indgående, og den må være forholdsvis ung: forst i 
16de årh., efter det ottomanniske riges udvidelse til disse egne, 
begyndte Tjerkesserne at gå over til muhammedanismen. 

IT. Vi går nu til de mere episk-udformede overleveringer: 
de t h e n l a g t e * s v æ r d s a m t fo r søge t på a t n å det ved et 
m e n n e s k e s h jæ lp . I sin simpleste form møder det hos Tjer­
kesserne nord for Elbrus: 

II a, tjerkessisk. »Ved foden af et fjæld i Kavkasus sidder Tedzem 
[o: Antikrist] fastsmeddet til klippen med syv lænker; oppe på toppen 
af den ligger hans sværd. Tedzem har i mange årtusender stræbt at 
rejse sig op i sin fulde hojde og gribe sværdet; ti hans vækst er som 
klippens hojde; men lænkerne holder ham fast. Dog ved hver af hans 
anstrængelser tyndes de lidt. Ingen kender den klippe hvortil Tedzem 
er lænket; kun en Tjerkesser ved navn Ibrahim kom tilfældig til den. 
Tedzem så Ibrahim og råbte glad til ham: ,Jeg har længe ventet på 
dig, Ibrahim! ræk mit sværd ned til mig oppe fra klippetoppen!' Ibrahim 
svarede at han ikke kunde række sværdet ned så hojt oppefra. ,Gå så 
til skoven,' sagde han, ,hug nogle lange stænger og bind dem sammen 

1 Matth. 24,11; Luk. 21, le. 



2. SMÅSAGN NORD FOR ELBRUS 9 

ved enderne og lav en krog i den sidste; og ræk mig sværdet ned på 
stangen.' Ibrahim gjorde alt hvad Tedzem bød ham, steg atter op på 
klippen og begyndte at fire sværdet ned. Men pludselig kom en engel 
til stede og kastede ham med et stærkt stød ned fra klippen, så langt 
bort at han siden aldrig kunde genfinde stedet hvor han havde truffet 
Tedzem." Når Tedzem får sit sværd fat — og det vil en gang ske, 
selv om det ikke er så snart, — så sønderhugger han sine lænker, gor 
sig fri og vandrer ud i verden, for at underlægge sig den. 

(Herfra går fortællingen over i den sædvanh'ge muhammedanske 
Antikrist-historie:) „Han fører spillemænd med sig, hvis spil lokker alle 
til ham undtagen dem der bliver ihærdige i bonnen. Han sporger hver 
enkelt om han vil anerkende ham som Gud; og nægter han det, af­
hugger Tedzem deres hoved. Dette gentager sig tre gange; ti hver gang 
vækker Tedzem ham igen til liv, lader de afdødes ånder vise sig som tegn 
på hans guddomsmagt; men den der også tredje gang vægrer sig, han er 
frelst. Da kommer Kristus til stede med sit septer; han er, skont uhyre 
af vækst, ikke storre end at han når Tedzem til knæene; men Kristus 
rører ham med sit septer og han bliver til sten. Så giver Kristus alle 
de trofasteden evige salighed." (Svornik Materialov XXIX 1 s. 119—20, 
findes i en skildring af Temirgojernes levevis, forfattet af Vasilkov.) 

Opskriften stammer fra Temirgojerne, en af de få tjerkessiske 
stammer, der — stærkt indskrænket i tal — er blevet tilbage i 
sine gamle bopæle1. De bor på den venstre bred af floden Laba, 
nærved dens udløb i Kuban, altså forholdsvis langt fra bjærg-
kædens kam. Dette må være grunden til det ubestemte udtryk 
„et fjæld i Kavkasus". Det kan ikke være Ditz der sigtes til, da 
jætten dær bor i hule; derimod er det typisk for Elbrusjætten at 
være lænket til den fritstående klippe. 

Jætten i fjældet er i dette Tjerkessersagn bleven kædet sam­
men med en rent muhammedansk fortælling om Tedzem (o: 
Deddjal, Antikristen). Sammennitningen er tydelig: vi måtte efter 
det forudgående vente, at han skulde gå ud at ødelægge men­
neskene, men i stedet for optræder han som forfører. Navnene 
Tedzem (her) og Dachkal (i I) må begge gå tilbage til arabisk Ded­
djal (forføreren); de viser ved deres indbyrdes ulighed at man uaf­
hængig af hinanden har foretaget denne tillæmpelse til muham-
medanismen. Dette er så meget mærkeligere, som sagnformerne 
i selve jættesagnet er nær i slægt med hinanden. Det muham­
medanske motiv har da heller ikke øvet nogen indflydelse på det 

1 Erckert, Kaukasus und seine volker 111, der mener, at navnet oprinde­
lig er tartarisk, og kan tyde på en kavkaseret Tartarstamme (meddelelse af 
A. Lowis). 



10 DEN BUNDNE JÆTTE I KAVKASUS 

egenlige stedsagn, men omfatter kun det perspektiv som åbner sig 
når han engang bliver fri. 

Vi har i denne „type II" handlingen ført et skridt videre end 
i „I". Dær rakte han sig kun efter sit sværd, og en tilfældig be­
søgende bonde blev uden indflydelse på handlingens gang. Her 
er den tilfældig besøgende draget med ind i handl in­
gen, idet jæt ten opfordrer ham til at hjælpe sig med at 
nå sværdet. 

Problemets løsning ved at en engel griber ind og pludselig 
kaster den besøgende langt bort, synes os lidet poetisk; ti denne 
deus ex machina havde vi ikke ventet. Men den svarer til folke­
troen hos beboerne af egnen omkring Elbrus; man tror at bjærg-
kongens eller åndekongens stemme, eller de uvejr han sender, eller 
de ånder som han udsender i uvejret, kan holde alle dristige 
fremmede borte1. Men hvis fortællingen gentages af andre, der 
ikke har samme umiddelbare bevidsthed om Guds eller åndekon­
gens indgriben, vil der naturligvis kræves en bestemtere handlings-
sammenhæng; dette skal vi træffe som det næste trin i udvik­
lingen. — 

Osseterne er et meget ejendommeligt og hojst gammeldags 
folkefærd; de lever i de trange dale og dybe kedler langs det 
midterste af den stejle Kavkasuskæde. De er af iransk afstam­
ning og er på en eller anden sælsom måde blevne kilede ind 
mellem • de egenlige Kavkasusfolk. I vest når de til foden af 
Elbrus; deres nærmeste naboer her er Kabarderne, en sidegren af 
den tjerkessiske stamme, på nord-(nordøst-)siden af Elbrus; dem 
lever de i nær og venlig forbindelse med. Derimod skilles de fra 
slettelandet mod syd ved Kavkasus' bratte hovedkæde, kun nogle 
få fodstier fører over; enkelte af dem er ad denne vej nået til at 
bosætte sig i det øverste af de sydpå førende fjælddale. Den 
østlige gruppe af Osseterne bor omkring Kasbeks mægtige, sne­
dækte top. De ligger noget mere tilgængelige for færdselen, idet 
den eneste kørevej over Kavkasus — brugt lige fra oldtiden af og 
nu kendt under navn af den grusinske militærvej — fører til dem 
fra det georgiske sletteland. 

Følgende lille opskrift viser at de har det samme stærke 
naturindtryk som de tjerkessiske og andre vestlige overleveringer:-

1 Jf. nedenfor s. 22 f. 



2. SMÅSAGN NORD FOR ELBRUS 11 

„Hos Osseterne hørte forfatteren af disse linjer en forklaring på 
fjældskred og jordskælv. Til Elbrus' klipper er en vældig kæmpe lænket 
med tunge lænker. Når han i et anfald af fortvivlelse ryster i lænkerne 
af alle sine kræfter, da skælver bjærgene, jorden vakler og klipperne 
styrter sammen". (S. Farfarofski, Eavkasiske sagn om Elbrus, 1908, 
s. 103, i Svorn. Mat. XXXVIII, 1). 

Men tillige ejer Osseterne en rig udfoldelse af det episke 
jættesagn. 

II bf ossetisk (RR XXIII 195 < ,Et ossetisk Prometheus-sagn' af 
hr. Dunkel Welling i bladet ,Kavkås'); fortalt i landsbyen Izergo i Ratsh, 
„sie existiert auch bei den Osseten der Mamissoner bergschlucht und 
wird durch einige andere erzåhlungen bestatigt." (Ratsh ligger omkring 
Rion-flodens kilder, altså på sydsiden af Kavkasus' hovedkæde og med 
fald mod Sortehavet; det er den aller-sydvestligste af Osseternes bygder, 
og Osseterne bor her sammen med de sydvestlige sletteboer, Imereterne. 
Ved Mamisson-passet forbindes denne egn med de storre nordenfjældske 
Osseterbygderl). 

En hyrde ved navn Besso Simonishvidi forvildede sig i Elbrus-
bjærgene og fandt i en bjærgkløft en mand lænket til en klippeblok og 
stonnende af smærte, fordi en grib åd hans indvolde; forgæves strakte 
han sig for at nå en i hulens væg fastgjort lænke; hulens indgang var 
strøet med guld og sølv, våben og klenodier. Han beder Besso at række 
sig enden af kæden, men den viser sig at være for kort. Da beder den 
lænkede ham at smede en jærnkæde og gore den fast i lænken og række 
ham den anden ende. Han går tilbage til landsbyen, samler alt gammelt 
jærn og smeder kæden. Byfolkene, som tror at han har fundet en skat, 
følger ham. Men lige da han er ved hulen, styrter dens munding sam­
men og Besso falder besvimet om. 

Fortællingen er bleven udpyntet i stilen2. Men dens hand­
lingstræk svarer næsten overalt til ægte folkeoverleveringer. Den 
navnløse kæmpe, lænket i kløft og til fritstående klippe er typisk 
for Elbrussagnene; den hakkende grib findes igen hos de nær­
boende Kabarder (type IV). Handlingen minder stærkt om det 
nys meddelte Tjerkessersagn. 

Den nedstyrtende fjældmasse, hvorved en usynlig guddom 
1 Hahn, Aus dem Kaukasus (1892) s. 80 ff. Jf. Erckert, Der Kaukasus und 

seine vOlker (1887) s. 115: „En videregående samfundsdannelse hersker ikke 
blandt Osseterne, da de på nordaffaldet af Kavkasus så godt som intet ved om 
dem på sydsiden. Øvre-Osseterne hedder hos dem Ollag-ir (hvoraf Russerne 
har dannet Alagir som bynavn), de lever i stort venskab med Kabarderne". 
* Jeg har derfor i mit udtog forbigået sådanne træk som kæmpens skonhed, 
blå ojne og purpurkappe, samt hans forbandelser over den frygtelige bod han 
er undergivet. Mon skatte og våben på hulens gulv skulde være „lævn" af det 
sværd der i andre opskrifter af samme type er henlagt på stedet V 



12 DEN BUNDNE JÆTTE I KAVKASUS 

spærrer den frække jordboer adgang, svarer, også til Tjerkesser-
sagnet og endnu nojere til den mængde Elbrusoverleveringer hvor 
voldsomme naturbegivenheder er de af bjærgkongen sendte hin­
dringer for jordiske besøg. Men der er imidlertid del påfaldende, 
at de efterfølgende landsbyfolk slet ikke kommer til anvendelse. 
Enten må overleveringen være bleven forvansket, eller også har 
— hos fortæller eller optegner — flere overleveringer mødtes, én 
der løste handlingens knude på Tjerkessersagnets vis, og en anden 
der løste den mere episk ved at blande nye personer ind i den. 

Til denne dobbelthed svarer vaklen i stedsbetegnelsen: forst 
er det en fritstående klippe og en kløft (ligesom i andre Elbrus-
opskrifter), siden omtales det som en hule (således som det sæd­
vanlig er i de østligere og sydøstligere former af Kavkasusjætten). 

Interessant er det at sammenligne denne opskrift med en nær­
liggende, lidt østligere: 

Ile, ossetisk (RR 194, „nach der erzahlung eines alten ossetischen 
bauern auf dem Kaukasus, namens Taimuraka Hetagurow aus dem Nar-
schen kreise"1). 

„Amiran var en voldsmand og satte sig således op mod Guds vilje; 
men Gud overvandt ham ved list og indelukte ham i en hule. En gang 
for en jæger vild og Gud førte ham lige hen foran Amirans hule. En 
kobberport førte ind til den, og Gud åbnede den. Jægeren træder ind 
og ser Amiran sidde der og stirre på sig med ojne så store som et 
okseåg, jægeren viger i rædsel tilbage. ,Bliv ikke bange for mig, min 
son, jeg er Amiran og bunden ved Guds forbandelse.' Da ynglingen så 
sig udenfor fare, sagde han: ,Af hvad art er du, sælsomme væsen, og 
hvad gor du her?' ,Jeg er Amiran, af Daresanernes æt [en beromt helte­
slægt i sagnene fra Nar], jeg var en voldsmand, der ikke undte menne­
skene nogen fred, stredes med dsuarerne (finderne), og selv ikke regnede 
Gud for noget. Da vrededes han på mig, drev mig hid, og således er 
jeg bunden; ræk mig min sværdskede, og jeg skal gore dig meget godt.' 
Jægeren greb om den og drog, men forgæves. ,Tilgiv mig, jeg kan ikke; 
hvad skal jeg da?' ,Bind sværdskeden ved din ene arm og ræk mig 
den anden.' Jægeren gjorde som han bød, Amiran trak, og jægerens 
lemmer var ved at splittes. ,Skån mig,' sagde han, ,lad mig leve!' 
Amiran ynkedes og slap ham. ,Gå,' sagde han, ,og bring med hjemme­
fra en kæde, men uden at tale et ord, og når du løber må du ikke 
se dig tilbage, ellers lukker doren til hulen sig.' Jægeren opfyldte hans 
bud og hentede kæden hjemme, uden at mæle et ord. Men efter ham 

1 Nar og Mamison (se ovenfor under a) er navn på to fjældkedler tæt vest 
for Kasbek; de gennemstrømmes af Nar-don og Mamison-don, som forener sig 
og danner Ar-don, en biflod til Terek (Hahn, Aus dem Kaukasus 55. 76). De 
seks fjældkedler ved Kasbek udgor den trangeste, men mærkeligste del af Os-
seternes land. 



2. SMÅSAGN NORD FOR ELBRUS 13 

løb hans familie og hele landsbyen. ,Han er fra sans og samling,' råbte 
de ,hvor bringer han kæden hen?' Ynglingen løb, og var næsten ved 
hulens indgang; men det syntes ikke at være Guds vilje, kobberdoren 
sloges i og Amiran blev for evigt i hulen." 

Den mest iojnefaldende forskel fra forrige opskrift er at kæmpen 
har et navn: Amiran, og en forhistorie: trodsen imod Gud som 
straffes. Dette beror på indflydelse fra den gængse georgiske form 
af Kavkasusjætten, Amiran-legenden (§ 6); nogle bimotiver, Dare-
sanernes æt og kamp mod ånderne, tilhører den mere heroiske 
form af Amiran-sagnene, der foruden på georgisk også forekom­
mer på ossetisk (§ 3). Amiran-sagnet har sikkert fulgt den gængse 
handels- og folkevej igennem Darielpasset; og nu da vi nærmer os 
dette, mærker vi også i sagnet den georgiske indflydelse. 

De umiddelbare Elbrusminder er svundne; det er et ubestemt 
Kavkasusbjærg (ti i disse dale ses Elbrus ikke for de nærmere 
men lavere tinder); og i overenstemmelse dermed er kæmpen gemt 
i hule. 

Handlingens afslutning er den samme som for: guddommen 
lukker hulen til i det ojeblik da hjælpen for den bundne jætte er 
nærmest. Men samtidig møder vi to motiver, som ikke kommer 
til anvendelse 1) den forfølgende slægt, 2) jættens påbud om ikke 
at tale eller se sig om under frelsesværket. Der er ingen tvivl om 
at de to uanvendte motiver hører sammen: landsbyfolkenes råb 
får smeden til at vende sig om og tale, og d e r v e d lukker fjæld-
doren sig. Jævnsides med den mere umiddelbare fremstilling med 
den standsende guddom går en anden, mere episk udført, hvor et 
menneske sat på prøve ikke mægter at overholde den pålagte tabu. 

Denne sagnform træffer vi i den efterfølgende opskrift d. Den 
er fortalt på georgisk; men indholdet betegner den som foregået 
i en af Osseter beboet egn, lige på sydsiden af Kavkasus' hoved­
kæde ud for den fjældkedel, hvor opskrift c har hjemme. Fortæl­
lingens væsenlige bygning og en karakteristisk enkelthed røber også 
dens ossetiske udspring: 

d (Svornik Mat. XXI 2 s. 91—95: Amiran, et grusinsk sagn1). 
„Grusinerne fortæller, at på skrænten af en af Kavkasus' tinder, der hvor 
floden Ljachva har sit udspring, stod der en grusinsk landsby2". En gang 

1 Ordret gengivelse af en del af fortællingen findes nedenfor s. 69. a Ljachva 
udspringer på sydsiden af Kavkasus og løber mellem Dshava-bjærgene, de syd­
lige udløbere fra Kavkasus, og falder ved guvernementsstaden Gori ud i Kura. 
Fra Ljachvas kilder går man ad det 10000 fod hoje Roki-pas over Kavkasus' 



14 DEN BUNDNE JÆTTE I KAVKASUS 

sad en hyrde ved den og spillede på sin hyrdeflojte, da opdagede han at 
hjorden var løben til fjælds. Han satte efter den, og op fra en afgrund 
hørte han en stonnen eller torden, han vovede sig nærmere og kendte 
at det var et menneskes stonnen. Inderst inde i en hule fandt han en 
uhyre menneskeskikkelse, lænket til jorden på hænder og fødder; en skål 
føde og en krukke vand stod hos ham. Ikke langt fra ham var et sværd 
henkastet, så tungt at ingen kunde løfte det. Rædselsslagen viger han 
tilbage; men kæmpen kalder ham til sig: han skal ikke være rædd for 
en liggende og lænket. Jeg er Amiran, siger han, — hyr'den ryster som 
et espeløv — Jesu Kristi gudson, og jeg pådrog mig Guds vrede ved at 
bringe ilden ned fra himlen til menneskene. En gang kom en olding og 
udæskede mig til kamp; jeg blev slængt mod jorden og vågnede ikke til 
bevidsthed, for jeg lå i denne hule, lænket, mit sværd kastet fra mig. 
Hver dag bringer en engel mig vand og føde. Én gang hvert syvende 
år åbner en væg i mit fængsel sig. — Og han beder hyrden at hente 
en lænke, hvormed han kan trække sit sværd til sig, for at han kan 
hugge lænken over; men om nogen sporger dig, da svar ikke, ti da 
lukker doren sig! Hyrden skyndte sig hjem, samlede lænker og reb og 
gik til hulen. Men da han allerede var nærved målet; så jægere på 
ljældet ham, de skyndte sig efter ham, men han løb blot. De troede at 
det var en afsindig, og da de nåede ham, vilde de binde ham. Da drog 
hyrden sit sværd og råbte at de skulde vige. I samme ojeblik hørtes et 
frygteligt brag. Hyrden slap fri og løb mod hulen, men da var den 
lukket. „Men endnu den dag idag ser man, når man går forbi Kasbek, 
de lænker og reb som hyrden havde bragt til at udfri den uovervinde­
lige kæmpe Amiran med." 

Fortællingen er fortalt af Georgiere. Af dens indhold hører den ind­
flettede forhistorie til den georgiske Amiran-legende (Kristi gudson og ud­
æskningen af Gud). Hovedhandlingen svarer derimod til de ossetiske op­
skrifter ved at det er en flok af mænd der søger at standse hyrden; 
i georgisk er det alletider en kvinde. En anden forskel er den, at de 
tilsvarende georgiske overleveringer — med en eneste undtagelse — ud-
gor en del af Amiran-legenden; i ossetisk er det derimod allelider frit­
stående sagn ligesom her. 

Fortællingen er, efter skuepladsens vidnesbyrd, en sammenarbejdeise 
af to overleveringer. Ved at følge Ljachva opefter kommer man ikke til 
Kasbek, men til Roki-passet og fjældkedlerne øst for Elbrus. De forbi-
vandrende, der ser lænken og rebene på Kasbek, må derimod være komne 
ad den storre Kavkasusvej (langs Kuras biflod Aragva, over Gudaur-fjældet, 
tæt øst om Kasbeks top, og nedefter langs floden Terek)1. At et sådant 
stedfæste, dybt ind i Osseternes land, kan bevares af georgiske fortællere, 
må have sin grund i at det ligger på hovedvejen over bjærget. 

hovedkæde og kommer ned i Nar-dons fjældkedel (se ved opskrift c; udførligere 
hos Hahn, Aus dem Kaukasus 61 ff). Den øverste landsby i dalen er ikke — 
som man efter fortællingen matte tro — georgisk; befolkningen ved den øvre 
Ljachva er Osseter , den sidste georgiske landsby ligger ved Para-dons udløb 
i Ljachva. l Anholm, I Gogs och Magogs land 460 ff. 



2. SMÅSAGN NORD FOR ELBRUS 15 

Opskriften skyldes vist en mand med nogen boglig dannelse (f. eks. 
udmalingen af hyrdens fortaben sig i sin fantasi), men har vel dog væ­
senlig sin rod i den georgiske, udførlig malende fremstilling af heltesagnet. 
Et enkelt træk må stamme fra boglig kilde, det at kæmpen raner ilden 
ned fra himmelen af kærlighed til menneskene; både tingen og dens be­
grundelse er ellers ukendt i Kavkasus, men svarer til den græske Pro-
metheus-myte, den passer dårlig sammen med forestillingen om, at jætten 
er „Guds gudson"1. 

Udenfor denne bjærgfolks-overlevering træffes det samme op­
trin igen hos folkene syd for Kavkasus, sædvanlig som en tilgift 
til den mere legendariske behandling af Amirans liv (dog ikke fore­
kommende i alle legendens opskrifter), en enkelt gang — i egne 
nærved vor d's — som selvstændigt sagn. Dens kendetegn i for­
hold til bjærgfolkenes er, at det oftest er et okseforspand der 
hentes, og en kvinde (hyppig hans hustru) der får ham til at 
bryde tavsheden. Ikke sjælden indflettes da en samtale mellem 
kæmpen og den besøgende hyrde, i slægt med vor nedennævnte 
„type III". Med andre ord: den episke komposition er ført et 
stykke videre, samtidig med at sagnet bæres af et folk med over­
vejende agerbrug, og med en vis stigning i samfundsbygning (for­
holdet mand og kvinde træder i stedet for at manden kun iagt­
tages af sine byfæller). Som eksempel på denne form meddeles 
her den eneste fritstaaende opskrift (de andre findes nedenfor under 
Amiran-legenden, § 6): 

II e, georgisk. „En bonde spaserede engang nærved bjærget Sa-
kornia, og så dær en mægtig klippekløft og dybt nede i den Amjiran 
bunden ved en lænke. Han lå der og krummede sig og anstrængte sig 
af al magt for at nå sit vældige sværd, der lå ikke langt fra ham. Am­
jiran opdagede hurtig bonden og bad ham komme hen og hjælpe sig. 
Den inderlige tone i kæmpens bon fik bonden til at gå hen til ham. 
Amjiran talte venlig til ham og forsikrede at han var de fattiges og 
undertryktes ven. Derefter tog han et brød ud af bondens lomme, og 
trykkede det i sin mægtige hånd så der løb blod og sved ud af brødet. 
I ulykkelige! sagde Amjiran, hvordan kan I dog spise sådant brød? Hvad 
spiser du da? spurgte bonden. Se her skal du se, sagde Amjiran, og 
trykkede sit brød, så der løb mælk ud af det. Hvis jeg kommer løs, 
sagde Amjiran dernæst, så skal ingen i verden mere spise brød med sved 
og blod. Jeg hjælper dig! råbte bonden. Vil du hjælpe mig, sagde Am­
jiran, så læg dig ned mellem sværdet og mig, tag fat i håndtaget, og jeg 
trækker i fødderne: så kan vi forhåbenlig få tag i det. Bonden gjorde 

1 At det er en variant til Elbrusjættens ran af livsvandet (type IV) redder 
ikke motivets ægthed i Kavkasus. 



16 DEN BUNDNE JÆTTE I KAVKASUS 

dette; men næppe begyndte Amjiran at trække i benene, for han gav sig 
til at skrige voldsomt af smærte. Hvis du har nogen gredi hjemme (gredi 
er lavet af oksehud, og man kan ved hjælp af den spænde 8 —10 okser 
for én plov) — løb så hurtig hjem og bring den hid; men du må ikke 
tale med nogen. Bonden ilede hjem og tog under strengeste tavshed 
gredien på skuldrene for at løbe med den til Sakornia; men i dSren 
mødte han sin kone, som med skældsord gav sig til at trække gredien 
ned. Bonden slog fra sig, rev sig løs og ilede mod doren. Hans tavs­
hed hidsede konen endnu mere, og uden at slippe gredien råbte hun: 
Dette er noget du bruger til driften, men nu vil du ødelægge det! nej 
det bliver der ikke noget af! — Hvis du ikke holder op, din heks! — 
råbte bonden til sidst, og puffede så voldsomt til hende at hun faldt på 
dortrinnet. Åndeløs styrtede bonden til kløften; men kæmpen var der 
ikke. Bjærget havde skjult ham i det ojeblik bonden fortalte sig. Men­
neskeheden blev således ved sit brød med blod og sved. Men Amjiran 
vrededes hæftig på kvinderne." 

„Bjærget Sakornia, Ørnebjærget, dækket med evig sne, ligger dær 
hvor den pankiske kløft begynder. Til dette bjærg knytter sig forskellige 
sagn om den georgiske Amjiran. Dari, Persernes konge, og Aleksander 
af Makedonien kom engang, siger folkeoverleveringen, til foden af dette 
bjærg, bragt derhen af Amjiran." 

„Efter smedenes ord er Amjiran i h6j grad vred på dem alle. Da 
Amjiran var blevet bunden til klippen, gav hans trofaste hund sig til at 
slikke lænken, og ved skærtorsdag bragte hunden det så vidt, at lænken var 
lige ved at gå i stykker; men på den dag slog smeden[!] med sin hammer på 
ambolten, og lænken fik igen sin forrige tykkelse. Smedene tror, at def 
vil hænde dem en stor ulykke, hvis de lader lænken brydes; og derfor 
slår de alle på denne store dag med hammeren på ambolten: Uden at 
tale med nogen går smeden tidlig om morgenen ned i smedjen og laver 
med nogle få slag et kors, som efter hvad man siger skal være godt 
mod hagelnedslag." (Sv. Mat. X 3, 47, de to sidste stykker er fodnote 
s. 47; optegnet af lærer Sassjijef efter en kakhetisk smed). 

Det er da klart at type I—II frembyder en sammenhængende 
udvikling, som fra simple former i vest bevæger sig gradvis over 
mod de mere sammensatte i øst: 1) Den simple jordskælvs- og 
ragnaroksjætte, blot øget med den pinsel at han ikke kan nå sit 
sværd (type I, Ditz, tjerkessisk). desuden — uden episk sammen­
hæng — at en bonde engang skal have set ham. 2) Det samme, 
men således at han tager manden til hjælper, en guddomsmagt 
standser ham (type II ufuldkommen, Elbrus, tjerkessisk og — ulo­
gisk blandet med den følgende — vest-ossetisk). 3) Samme, men 
hjælpen standset ved den brudte tavshedstabu (den fuldkomne 
type II, Kasbek eller andre midtkavkasiske fjælde, ossetisk). 4) 



2. SMÅSAGN NORD FOR ELBRUS 17 

Samme, men ofte yderligere beriget, og sædvanlig indvævet i Ami-
ranlegenden (georgisk). 

Det mærkelige er de overordentlig simple udgangspunkter for 
den episke udvikling eller med andre ord det ganske lille plus af 
fri fantasi der er knyttet sammen med naturmotivet. Kun om det 
henlagte sværd kan dette sidste gælde; ti hyrdens besøg har øjen­
synlig gjort sig selv ud fra det iblandt befolkningen stadig fremsatte 
sporsmål: har nogen set kæmpen? 

En ejendommelig iagttagelse kan vi gore: jo nærmere vi er 
ved kæmpens opholdssted, des mere umiddelbar er rædselen for 
ham; derfor er den også stærk nok til at gyde liv i den korte 
og ufuldkomne begivenhed der antydes. Jo fjærnere fra jættens 
opholdssted, des usikrere er man både med hensyn til fjældets 
navn og dets enkeltheder, og des storre bliver trangen til i episk 
situation at anskueliggore hvor truende nær hans frigorelse har været. 
Men selve det at man får det gjort til poetisk situation udenfor sig, 
dæmper på den anden side den personlige ragnaroksfølelse. Typisk 
i så henseende er den ovenfor meddelte georgiske opskrift, hvor ved 
slutningen opmærksomheden spredes i allehånde andre retninger. 

III. Den b u n d n e j æ t t e s s p o r s m å l . Medens „det hen­
lagte sværd" træffes nord, øst og syd for Elbrus, forekommer det 
aldrig vest for. Her — hos Abchaserne — møder man derimod 
et andet småsagn, hvor det også drejer sig om tilfældigt besøg hos 
den lænkede kæmpe. 

Skarpest karakter af ragnarokssagn har det i efterfølgende 
kabardiske overlevering, hvor dog svarene ikke gives af en jordisk 
besøgende, men af jættens vogter. 

a, habardisk (RR 194 uden nærmere kildeangivelse; Révue des tråd. 
pop. XI 137 < bladet „Kavkas« 1846 nr. 35). „På toppen af Elbrus 
findes en stor kegleformet1 klippe, på den sidder en olding med skæg 
og hår der når lige ned til hans fødder; kroppen er overgroet med hår, 
neglene på hænder og fødder er lange og ligner ørnekløer, de røde ojne 
skinner som glødende brande. Om halsen, om livet og om hænder og 
fødder er han fra umindelige tider smedet til klippen med en tung lænke. 
For sin fromheds skyld stod han den store Tcha (Gud) nær2, men da han 
vilde styrte ham for at hæve sig selv, bukkede han under og er nu for 
evig smedet til klippen. — Kun få har set ham, så utilgængelig han er. 
Ingen har set ham to gange, ,hvem der oplevede det, vilde gå til grunde.' 

1 kugleformet, R. * stand er dem grossen Tcha (Gott) nahe; et pouvait 
å loisir approcher de grand dieu Echa. 

Danske Studier. 1913. 2 



18 DEN BUNDNE JÆTTE I KAVKASDS 

Oldingen sidder for det meste helt stivnet. Når han rører på sig, taler 
han fGrst til vogterne: ,Frembringer jorden endnu siv og lam?' ,Der 
vokser siv og der fødes lam,' svarer vogterne. Kæmpen bliver rasende, 
ti han véd at han skal pines så længe jorden endnu frembringer siv og 
lam. I sin fortvivlelse vil han sprænge lænkerne, derved droner jorden, 
klangen af hans lænke frembringer torden og lyn, hans voldsomme ånde­
pust skaber stormvind, hans stonnen det underjordiske dron, og hans 
tårer den brusende flod der så voldsomt skummer frem fra Elbrus". 

Til forståelse af sagnet hører den viden om Kavkasusboer-
nes levevis, at deres daglige næring er fårekød og deres huse er 
alle tækte med siv. Så længe der fødes lam og gror siv vil 
altså sige: sålænge vilkårene for menneskenes liv varer = sålænge 
verden står. 

Vi skal nærmere komme tilbage til sagntypen ved omtalen af 
de talrigere abchasiske varianter (§ 4); kun en enkelt af dem (6) 
har dog bevidsthed om at kæmpens sporsmål gælder varigheden af 
hans pinsel. 

Allerede i det vi har, har vi dog nok til at danne os forestilling 
om det væsenlige i denne types bygning. De forskellige sagntyper 
stemmer i naturopfattelsen og ragnaroksforventningen. De afviger 
i pinslens art. Spådommen om at han skal komme løs når der 
ikke mere frembringes lam og siv o: ved verdens ende, indeholder 
en Tantalos-kval, der i sin virkning — men ikke i sin udformning 
— er at ligestille med det henlagte sværd i de forrige typer og 
med den utilgængelige kilde i efterfølgende type IV. Der er altså 
skabt en ny episk udførelse (at kæmpen ikke slipper løs så længe 
naturen går sin vante gang); og den tjæner ligesom de andre sagn, 
eller rettere endnu mere, til at sætte frygten for hans udbrud på 
afstand. Karakteristisk er det derfor, at Abchaserne — hvor dette 
er den eneste gængse type — bekymrer sig overmåde lidt om hans 
løsrivelse ved verdens ende. 

Den nye udførelse, som giver denne tanke anskuelighed, er 
formen af samtale. Bedst er situationen klaret i den abchasiske 
form der lader den tilfældig besøgende fra menneskeverdenen give 
jætten oplysningen. Vi ser her en ny — og simplere — måde at 
udnytte den tilfældig besøgende på. Som variant træffer vi at 
svaret gives af vogteren, — en person som vi også skal træffe i 
andre Elbrussagn, vel at mærke kun i sagn hvor der er episk brug for 
ham: enkelthederne ved kæmpens pinsel forskyder sig stadig, så at 
de altid er i overensstemmelse med den enkelte sagntypes handling. 



2. SMÅSAGN NORD FOR ELBRUS 19 

IV. Lænket ved kilden, den hakkende grib. Medens 
de tidligere typer ser kæmpens lidelser i sammenhæng med hans 
udbrud ved verdens ende, og kun flygtig antyder hans forhistorie, 
har vi en tredje, der ser hans pinsel i lys af forhistorien. Den 
haves kun fuldstændig i en eneste opskrift, fra Kabarderne nordøst 
for Elbrus, — denne gren af Tjerkesserfolket, der, forholdsvis tidlig 
undertvunget af Russerne, er blevet i sine gamle bopæle, og har 
bevaret en rigdom af ældgamle overleveringer. 

»Der var engang — det er længe siden — en kæmpe1 med 
kun ett oje i panden. Han dristede sig til at trænge ind i Tchas 
(Guds) hemmelighed og arbejdede sig op i sadlen mellem de to 
toppe (på Elbrus), lige til det sted hvor der hæver sig en kæmpe­
stor, for 6jet synlig2 klippevæg; ved dens fod springer der en kilde 
ud, hvis vand er så klart som bjærgkrystal. Den udødelige Tcha 
tålte ikke denne frække dåd af en dødelig og smedede ham med 
en lang lænke om halsen til klippevæggen. Mange år gik siden 
hen. Krigeren blev gammel. Hans lange skæg, hvidt som jøklen 
på Oshamalko (o: Elbrus), når ham til knæene; hans mægtige 
legeme har krummet sig, og det stolte ansigt er furet af rynker. 
Til straf for kæmpens frække forsøg har Tcha udsendt en rovfugl: 
en grib kommer hver dag flyvende hen til ham og hakker ubarm-
hjærtig i hans hjærte. Når den lidende bojer sig ned for at drikke 
lidt vand af kilden, styrter rovfuglen sig for ham ned og drikker 
alt ud indtil sidste dråbe. Dette vand har vidunderlig kraft: den 
hvem det lykkes at drikke af vandet, vil leve indtil verdens ende. 

Den tid skal komme, hvor Tcha optændes til vrede mod Adams 
syndige born: da skal han befri den enojede fra straffen og sende 
ham ud fra bjærgets skød. Da ve menneskene! på dem skal han 
hævne sine århundredlange lidelser." (Sv. Mat. XII 9, 38—39; 
< Vladykin, Fører og dagbog på en rejse gennem Kavkasus [Pute-
voditel' i sobesédnik putesestvija po Kavkazu], Moskva 1885). 

Et par opskrifter, der som helhed tilhører andre sagntyper, 
indeholder nogle træk som ikke kommer handlingen ved, men sna­
rest er lånte fra denne type: 

Type II b, ossetisk (nær øst for Elbrus): En hyrde Besso Simoni« 
shvidi hører en stemme ud fra en bjærgkløft og ser dær, lænket til en 

1 Den russiske tekst bruger ordet ,bogatyr', stærk helt. 2 Her må menes 
en for de ved fjældets fod stående synlig klippevæg (Lowis). 

2* 



20 DEN BUNDNE JÆTTE I KAVKASUS 

stor klippe overfor indgangen, en skon halvnøgen yngling (!), i hvis ind­
volde en grib hakker. 

Type III d, abchasisk. Amiran er af Gud lænket ved den lille flod 
Hadsilgas kilde på bjærget Elbrus; en drage gnaver, ikke på ham men 
på hans lænker. Medlemmerne af slægten Zizibajev, blandt hvem han 
er opfostret, vandrer op langs strommen så langt at de kan høre hans 
røst og besvare hans sporsmål1. 

Denne sidste sagnopskrift lærer os ikke, hvorfor Gud har 
lænket ham ved kilden (sagnet har nemlig sin opmærksomhed ved 
samtalen [type III] og ved lænkens magiske fornyelse [type VI]), 
men vi kan udfylde det manglende efter den kabardiske opskrift: 
han vilde trænge ind til flodens kilde der også var livskilde, og 
får dær sin straf. 

Indbyrdes har denne ossetiske og denne abchasiske opskrift 
intet fælles, ligesom der overhovedet er ringe forbindelse mellem 
de trange ossetiske dale øst for Elbrus og Abchasernes bygder på 
vestsiden. Det er kun ved at vi har den kabardiske opskrift som 
mellemled — både med hensyn til sted og til indhold — at vi kan 
sætte dem i forbindelse med hinanden. 

Selve den kabardiske hovedopskrift gemmer en dublet af 
pinsel, dels at hakkes af gribben, dels at være lænket ved den 
kilde man forgæves attrår at nå. En nødvendig sammenhæng 
mellem grib og kilde er der ikke; når det hedder at gribben stadig 
kommer ham i forkøbet ved at slå ned på kilden, så er gribben 
jo i virkeligheden overflødig; også lænket til fjældet er han jo 
samme tantaliske kval underkastet at se kilden lige for sig uden. 
at kunne nå den. Denne løsning er i sig selv simpel, og den 
stemmer med „det henlagte sværd" og med andre tantaliske lidelser 
for kæmpen, som vi siden skal træffe. Gribben der drikker kilden 
tom er et — lidt kejtet — forsøg på at bringe sagnets løse be­
standdele i indre sammenhæng. Med andre ord: grib*og kilde­
fængsling er dubletter til hinanden; vi kunde rettelig betegne dem 
som type IVA og IV B. 

Af disse to motiver er gribben det mest umiddelbart plastiske 
(ligefrem det der lettest lader sig gore til genstand for kunstnersk 

1 Hadsilga synes efter navnet at være lig Haltz's'ga, en flod der (på kortet 
i Telfers Transcaucasia, Galizga på Haxtausens kort) løber ud i Sortehavet et 
stykke nord for Ingurs munding; den udspringer dog ikke — således som dens 
nærmeste naboer — på hovedkæden ved Elbrus, men på de lavere forbjærge 
(Panavbjærgene). Altså sydligst i Abchasernes land. 



2 . SMÅSAGN NORD FOR ELBRUS 21 

fremstilling!); det har i så henseende mest af den naive folkemytes 
væsen. Men det er tillige det mest naturbundne. Dette fremgår 
ikke umiddelbart af opskriften; men ses blot vi sammenholder det med 
den anden kabardiske tekst (type III a): denne raslen med lænker, 
denne rysten af fjældet, denne stormen ud fra dets kløfter må 
vække den umiddelbare følelse af den vældige skikkelse som lider 
derinde, og hvis pinsler fra tid til anden bliver så frygtelige at 
han prøver at sprænge lænken. Myten om den af bjærgets vilde 
fugl hakkede kæmpe gor sig selv. 

Anderledes med kildefængslingen. Den hviler på det følge­
rigtige i at den der attrår at tilrane sig livsvandet, lænkes så han 
netop ikke kan nå det. Dens nutidsbillede af hans lidelse er et 
spejl af den skæbne der h a r lænket ham ved kilden. Men blottet 
for naturmotiv er denne fortælling dog ikke: 

„Den forste Elbrus-bestigning udførtes Ilte juli 1868 af nogle Eng­
lændere. Efter deres tilbagekomst spurgte Kabarderne i aulen Urusbijev 
om de havde set ,kæmpen'. Englænderne lo dem ud. — De havde set 
klipper med vand, men ikke kunnet drikke af det. Det er heller 
ikke tilladt at drikke af vandet. Man må nok øse det op, men at drikke 
af selve Oshamachos kilde har Muhammed selv forbudt." (Sv. Mat. XH 
1, 39 note). 

„Nærved Elbrus-toppen findes søer og kilder, hvis vand giver men­
neskene særlige kræfter, men kun den som guderne vil vel kan nå dem, 
for andre bliver de unyttige." (Merzbacher, Aus den hochregionen des 
Kaukasus II 601). 

Disse overleveringer kan ikke betragtes som blot genskær af 
jættesagnet, men synes at røbe at der på den stærkt vulkanske 
Elbrus-masse findes dybt utilgængelige søer og kilder; den almene 
tro på guddomskraften i og utilgængeligheden af disse vande har 
da fortættet sig til sagnet om den ved kilden bundne jætte. 

Vi står altså overfor to motiver for kæmpens straf; men helt 
skille dem kan vi ikke, ti de har kun én forhistorie: forsøget på at 
trænge ind til Elbrus-kilden. Logisk set har Tantalos-pinslen den 
storste ret til den, ti den hviler helt på et sådant umætteligt be­
gær. Men gribben kan heller ikke undvære et optrin, som stærkt 
og håndgribeligt fører til både at kæmpen lænkes på fjældet og at han 
gor sig fortjænt til så frygtelig en vånde. Snarest er de da varianter 
af samme type, en ældre og en yngre; men der ligger os mindre 



22 DEN BUNDNE JÆTTE I KAVKASUS 

vægt på deres indbyrdes forhold end på selve deres forekomst i 
disse egne som den tvedelte type „IVA og B". 

Vor kabardiske opskrift, den fuldstændige type IV, er den 
eneste der indeholder en virkelig forhistorie for jættens fængsling. 
De andre overleveringer fra fjældegnene har ellers intet eller en 
kort antydning: 

Type 111a: „På grund af sin fromhed stod han den store 
Tcha (Gud) nær, men da han vilde styrte ham for at hæve sig 
selv, bukkede han under, og er nu for evig smeddet til klippen." 

Type IIIb: „Engang var han en betroet tjæner af den store 
Tcha, udmærket ved fromhed og forstand; men da han blev hov­
modig og trodsig, blev han af Tcha overvunden i en langvarig 
krig og smedet fast her." 

Type II b: „Amiran var en voldsmand og satte sig således 
op mod Guds vilje; men Gud overvandt ham ved list og indeluk­
kede ham i en hule." 

Denne sidste betegner sig ved navnet Amiran og ved antyd­
ningen om Guds list som påvirket af den georgiske Amiranlegende 
(§ 6). Men i den foreliggende korte form giver den ikke mere end 
de to andre: en antydning af et i hojere religioner ofte forekom­
mende almenbegreb om den oprørske ånds syndefald og straf. En 
særlig forbindelse med Kavkasus mangler, — og overhovedet mangler 
enhver kraftig individualisering af kæmpens skæbne. Den bundne 
jætte er blot draget indenfor de hojere religioners synskres, men 
ikke virkelig formet ud fra deres standpunkt. 

Så er der ganske anderledes kraftig myte i den tanke, at han 
vil trænge ind til livskilden på Elbrus og derfor lænkes tæt ved 
den. Men atter kommer opsætsigheden mod Tcha i vejen; hvor­
for er det så umådelig en formastelse at trænge ind i „Tchas hem­
melighed" og drikke af kilden? 

Svaret er at den Tcha, der råder over livskilden på Elbrus, i 
virkeligheden ikke er den hojere religions Gud, men den hedenske 
fjældgud, hvis dyrkelse — trods et ydre skær af kristendom og 
senere af muhammedanisme — har holdt sig som dyrket af Elbrus-
egnenes folkeslag. Man har f. eks. en afhandling (om nytårsskik-
kene i guvernementet Stavropol) hvor det hedder om Nogajerne, 
et tartarisk folk der har slået sig ned i nærheden af Kabarderne, at 
de har optaget Kabardernes skik hvert nytår at gore en pilegrimsfærd 



2. SMÅSAGN NORD FOR ELBRUS 2 3 

til landstrækningen Tatur-Pupa med dens ruiner af gamle hellig­
domme; her var tidligere også fristed selv for drabsmænd, og alle 
højtidelige eder blandt Kabarderne blev aflagt her. Stedets hellig­
hed „kom af, at man regnede det for u m u l i g t a t t r æ n g e læn­
gere ind i b j æ r g m a s s e n , h v o r D j i n - P a d i s h a h , å n d e r n e s 
konge, efter K a b a r d e r n e s t ro ska l bo på b j æ r g e t E l b r u s , 
e l l e r ef ter A d i g e e r n e s ( T j e r k e s s e r n e s ) o v e r l e v e r i n g e r 
ha r sin bo l ig ved k i l d e r n e t i l S t o r e - S e l e n t s h u k . Den 
djigit, der har udført disse ceremonier, skal det hele år igennem 
have lykke i alle sine foretagender, hverken fjendernes kugler eller 
deres shashkaer kan træffe ham, og han lever i den overbevis­
ning, at han er sikker mod alle farer indtil tiden nærmer sig til 
atter at følge den nedarvede skik. Idet de bringer Djin-Padishah 
deres hyldest, udtaler pilegrimmene nogle hemmelighedsfulde ord, 
og nedlægger, til minde om deres besøg, nogle bøssekugler, en 
kniv eller andre genstande i en klippekløft." 

Om den nysnævnte tjerkessiske tro får man nærmere underretning 
fra v. Turnaus rejse 1836 fra Abchasemes land nordpå over fjældet til 
Tjerkessernes: 

„Vi tilbragte natten udfor den store snedækte kæde i en hulning 
med yppigt gront, hegnet fra alle sider af hoje klipper og værnet mod 
sneskred af et tæt fyrrekrat. På nær Khatkua og et par abasiske jægere 
kendte ingen dette skjul eller vidste at finde vej dertil . . . Et voldsomt 
fald af nysne et par dage for vor ankomst hindrede os i at overskride 
fjældkammen til hest; vi besluttede da at fortsætte rejsen til fods . . . 
Vi brød op fra hulningen for solopgang og blev ved at klatre op ad 
bjærget over den tilsneede skrænt der spærrede vores vej, som et mur­
værk af uhyre hojde, uden trådt spor, uden hvilested til at trække vejret. 
Væbnede med lange rejsestokke, jærnslåede i begge ender, åbnede de 
to Aphkhaser vort tog, og undersøgte sneen som undertiden gemmer 
revner, hvor man kan styrte ned og omkomme. Mand efter mand gik 
vi og trådte således en snæver og dyb sti gennem den løse sne, der gik 
os til over bæltestedet. Ikke mindre end fem timer varede stigningen, 
under langsom fremmarsj, hvor vi ikke engang talte hojt for ikke at 
fremkalde sneskred, ti på sine steder hang de lige over hovedet, indtil 
vi endelig nåede en jævn sneflade omtrent 500 sajener (alen) stor, med fri 
udsigt til begge affald. Til hojre og til venstre rejste sig blændende 
hvide takkede klipper. Bagved os de aphkhasiske fjældes mbrke linje og 
Sortehavets blå. Foran os klipper, skovklædte aser, græsklædte udløbere 
fra hovedkæden; imellem dem glimtede som sølvbånd Kuban og dens 
bifloder. Strålende vejr, ingen sky på himlen, intet vindpust, stille over­
alt, klart lys over synskresen både nær og fjærnt. På engang at se 
Sortehavet og stepperne ved militærlinjen foran Kavkasus, sikkert fra en 



24 DEN BUNDHE JÆTTE I KAVKASUS 

hojde af 11000 fod over havet, — det var herligt! Ryggen af den 
bjærgkæde vi havde overskredet tegnede sig mellem kilderne til Bzyb, 
der løber til Sortehavet, og til Store-Endjik, en biflod til Kuban, hvis 
navn Russerne (or vellyds skyld har omdannet til Zelentshuk . . . . Solen 
havde allerede overskredet middag, da vi nåede det nordlige affald. P å 
v a n d s k e l l e t (mel lem k i l d e r n e til S t o r e - Z e l e n z s h u k og f loden 
M a r z u k ) r e j s t e s ig en snef r i g r a n i t m a s s e l i g e s o m et s t o r t 
a l t e r , h v i s t o p , en f i rkan t på o m t r e n t 3 s a j e n e r , va r t i l ­
g æ n g e l i g ved h jæ lp af t r i n , de r va r h u g n e i s t e n e n . Midt 
på f l aden va r d e r en g r y d e f o r m e t f o r d y b n i n g . K l ippen er 
h e l l i g e t b j æ r g e n e s v æ r n e å n d . Vore Aphkhaser klatrede derop, og 
hver af dem lagde en ting i hullet: en kniv, et fyrtoj eller en bøsse­
kugle, og tvang mig til for mit vedkommende al lægge nogle småpenge, 
for at stemme bjærgånden gunstig; ellers, sagde mine ledsagere, vilde 
han begrave os under sne ved nedstigningen, intet vildt sende os eller 
give os i vore fjenders vold. Hullet var halvt fyldt af gamle penge­
stykker, pilespidser, rustede dolke, pistolløb, kugler og kvinde-spænder 
eller -ringe. I n g e n b j æ r g b o d r a g e r over å s e n u d e n a t b r i n g e 
e t offer t i l b j æ r g å n d e n ; og man kan være vis på at ingen fremmed 
hånd vover at tage hvad der tilhører ham. 

Da vi skulde ned til Selentshuk-passet, så vi ingen vej, kun en 
uendelig snedynge, glat, ensartet hvid, hvor der ikke syntes at være sted 
til at fæste en fod; så jeg tøvede og vidste ikke hvad jeg skulde gribe 
til. Khatkua så mit tvivlsmål, han tog mig ved hånden og trak mig hen 
bagved sig og råbte: ,Gor som jeg!' Bagoverbqjet, knusende under vore 
hæle den fine isskorpe, der dækkede den bløde sne, styrtede vi os ned 
ad skråningen, så hurtig at de sneklumper der reves løs ved vort løb 
ikke kunde nå os. I nogle minuter havde vi tilbagelagt en hojde der 
vilde have krævet mange timer. Efter denne nedstigning fra hovedåsen 
mødte vi forst en stor snedal, kom så tæt ved en hoj fyrreskov, der 
dannede snegrænsen. [Et pludseligt tordenvejr med snefald bryder løs 
her]. Vi tog vor tilflugt i den skov der skjulte Selentshukpasset for os. 
Jeg vendte mig om mod den side af bjærget vi kom fra, og så det 
mest storslåede syn, jeg har haft på denne rejse: En snekappe af flere 
halve snese sajeners tykkelse, hvorover bjærgtoppen ragede op; den 
standsede, ligesom afskåren, foran passet, og fra dens grund, indsprængt 
som en hule, sprang brusende et vældigt vandfald frem: det var Selent-
shuks kilde1. 

1 Souvenirs d'un officier ayant servi dans le Caucase (Brosset, Historiens 
arméniens II) s. 554—56. Mærkelig ordret stemmer hermed følgende beskrivelse, 
der gælder en lidt senere rejse (Archiv fur wissenschaftliche kunde von Russ­
iand XV [1856] s. 141): die erzåhlung eines reisenden, der vor kurzem die 
quellen des Grossen Selentschuk-flusses besuchte: „Im jahr 1853, gegen ende 
des juni — schreibt er — stieg ich von den schneebedeckten hohen des ge-
birges in die schlucht des grossen Selentschuk hinab, welche die bergvQlker 
Endjik zu nennen pflegen. Am rande des abhangs, auf die nordliche seite des 
bergrtickens, sieht man einen schwarzen granitfelsen von viereckiger gestalt, der 
von schnee frei ist. Diesem felsen naherten sich meine gefahrten, sowol 



2. SMÅSAGN NORD FOR ELBRUS 25 

Det fremgår af disse efterretninger, at folkestammerne tæt ved 
Elbrus tror at en mægtig ånd eller guddom har sin bolig på 
fjældets top eller ved den dær udspr ingende flods kil­
der; naturlig nok tænker de sig ham i en så meget storre måle­
stok som alt her er hævet over menneskeligt mål. Han er ikke 
blot den som man bringer offer for rejselykke på den farlige færd 
over fjældet og blandt fremmede stammers omstrejfere (sådan som 
så mange folkeslag kender offersteder med stedlige vætters dyrkelse); 
men han er selve den mægtige guddom der har menneskers liv 
og død og hele velfærd i sin hånd, derfor bringes ham ved nyt-
årstid ofre for det kommende års lykke. Han er den uti lnærme­
lige ånd eller åndekonge på snefjældet, hvem menneskene bringer 
ofre på det yderste sted, hvortil de kan nå. Kort sagt han er en 
rent hedensk guddom på fjældtoppen, hvis dyrkelse med sejhed 
har holdt sig under en skal af kristendom og senere af muhammedan-
isme hos disse kavkasusfolk med deres utrolige vedhæng ved gam­
meldags livsformer. 

Sammenligner vi nu dermed sagnene om denne kæmpe der 
vilde trænge ind til flodens kilde på fjældtoppen, men af „den 
store Tcha" blev lænket til klippen i kløften, da passer de to 
forestillinger sammen som låget til æsken: kæmpen vil trænge 
ind dær hvor guddomsboligen og hele udspringet for flodens kraft 
er; derfor overvindes han og bindes af den guddom som råder 
derinde. Det er ikke de kristnes eller muhammedanernes ene 
himmelske gud; det er Elbrusguden, der er hans fjende. 

Billedet af denne Elbrushersker fuldstændiggøres gennem en 
række træk, samlede af S. Farfarofski i en afhandling „Kavkasiske 
sagn om Elbrus", 1908 (Sv. Mat. XXXVIII, 1, 99—107). „Det 
eneste af tusend bjærge" kalder de indvandrede Tartarer fjældet; 
Tjerkesser og Kabarder kalder det „De saliges bjærg", „Verdens­
herskerens og åndefyrstens trone". Snart fremtræder fjældets 
hersker i fugleskikkelse: en mægtig grå fugl Simurg, mange år-
Muselmanner als Christen, und begannen mit blicken der tiefsten andacht ei-
nige kugeln oder ein messer in eine kleine vertiefung hineinzulegen. Auch 
mich veranlassten sie dem berggeist ein åhnlicher opfer zu bringen, damit er 
uns ohne hinderniss das gebirge zu ubersteigen erlaube und uns wild entgegen-
sende. In den felsenspalte lag eine menge pfeile, kugeln, messer, degenklingen 
und zweischneidige schwerter, die dort seit undenklichen zeiten rosten. Aber 
kein einziger bergbevvohner wagt dieses heiligtum anzutasten, um den berg­
geist nicht zu erzurnen." — Man kunde næsten tro her at have et lidt frit ud­
drag af v. Turnaus besøg 1836; men afhandlingen er udgivet 8 år forend 
v. Turnaus erindringer blev trykte. 



26 DEN BUNDNE JÆTTE I KAVKASDS 

tusender gammel; med det ene 6je ser den mod fortiden, med det 
andet mod fremtiden. Når den hæver sig på sine mægtige vinger, 
skælver jorden, bjærgstormen løfter sig, havets bølger bruser; når 
der fra Simurgs snedækte trone lyder klagesange, da forstummer 
skovens fugle, da bojer markens blomster deres hoved, bjærg-
bækken bruser vildt, og Elbrus' top dækkes af skyer; men når 
der fra Elbrustoppen lyder paradisskonne toner, da klarer himlen 
op og stråler i det dybeste blå, solstrålerne gløder i Elbrustoppens 
diamanter, blomsterne blomstrer og fuglene kvidrer. 

Snart tænkes Elbrusherskeren som en mere menneskelig her­
sker. „Efter Kabardernes overlevering lever på Elbrus Djin-pa-
dishah, åndernes fyrste og fuglenes hersker; han ejer vidunderlig 
ævne til at se ind i fremtiden. Også han havde i et eller andet 
forsyndet sig mod Tcha og véd at denne til straf vil samle 
frygtelige kæmper fra de midnatsmorke egne, som skal undertvinge 
hans morke hojt over skyerne ragende rige1. Pint af uro hæver 
den gråhårede olding sig undertiden fra sin jærntrone og kalder 
fra alle h6je og afgrunde i Kavkasus hærskarer af ånder frem til 
værn mod disse kæmper. Jorden skælver under deres flugt, af 
deres vingeslag hæver stormen sig, blomsterne visner, strommene 
svulmer, bjærgene dækkes med tåge, klipperne skælver og stonner, 
tordenen ruller, og alt indhylles i tåge". 

„I utallige overleveringer fortælles om den ,vise' (sandsigende) 
røst, der advarer folk mod at stige op på Elbrus' top. Især 
hyrder og jægere farer med sådanne sagn; og blandt dem har 
dyrkningen af bjærgherskeren holdt sig til vore dage: han hersker 
i sit rige, han sender sne og snestorme, og slynger sne og sne­
skred ned fra hojderne; ve den som uforsigtig eller overilet kom­
mer til grænserne af hans rige! mange fortæller også nu til dags at 
de har hørt hans stemme." „Khanen på Krim Shagjin Gjirjei vilde 
op på Elbrus' top; da han efter lang opstigning nærmede sig det 
forjættede mål, bød bjærgboerens ,vise' røst ham at vende om." 
Kabarder og Tjerkesser tror ikke på evropæiske bjærgstigeres op­
givelser at de har besteget toppen; „bjærgherskerens røst tillader 
ikke nogen dødelig at betræde hans rige." 

Muselmændene tror „at der bag Elbruskløften findes porte 
som fører ned til åndernes land, djinistan, hvor der lever evigunge 

1 Her blander sig muhammedanske spådomme om Gogs og Magogs hær­
folk med indtrykket af Russernes erobringer i Kavkasus. 



2. SMÅSAGN NORD FOR ELBRUS 27 

fortryllende piger." De kristne tror at man fra Elbrus' top kan 
se ind i paradiset, men den som ser derind bliver blind. 

Kort sagt fjældets vælde, men endnu mere dets utilgængelige 
herlighed er grundtonen i hele kresen af dets mytiske forestillinger. 
Men „den bundne jætte" er i vor „type IV" netop det klareste 
udtryk for denne tankegang. Sagndannelsen må stå på skuldrene 
af denne hjemlige sagndannelse, og sikkert gå tilbage til tider der 
ligger forud for kristendommens forkyndelse i disse egne. 

Ejendommeligheden ved disse sagn fra egnene tæt under El­
brus er at de har så mange typer på et forholdsvis lille område. 
Der råder ingen almenforestilling om jættens synlige tilstand og 
hvad pinsel han lider. Lænket ved kilden, eller med det henlagte 
sværd, eller med sporsmålene om plantevækst, higer han overalt 
efter det han ikke kan nå; stadig har han den lidelse som 
kan omsættes i episk form. Selve hakningen af grib er en 
del af et sagn, slutning på beretningen om hans dristighed at 
trænge ind i bjærget. Kun undtagelsesvis forekommer et træk, 
der har sin betydning i én sagnhandling, som udmalende træk i 
en anden; og intet synsbillede af den bundne jætte er fælles for 
dem alle. I den frodige sagndannelse, som vi træffer her i Elbrus-
dalene, har man ligesom aldrig haft tid til at slå noget bestemt 
synsbillede af ham fast. 

Hvad derimod er fælles er forestillingerne om hans natur­
bundethed: dron og stonnen og sliden i lænkerne så jorden 
rystes. De findes ikke i alle opskrifter; men de findes i så mange, 
at de viser sig at være fælles for alle Elbrusstammer. Her har 
vi øjensynlig det naturgrundlag, hvoraf de udformede optrin er 
groet frem. 

Udspringet til denne bundne jætteskikkelse taber sig altså i 
en fjærn tids naivt-mytiske opfattelse. 

Hvad senere tider har haft at foje til, er forholdsvis lidt. 
Efter at Tjerkesserne (i 16de årh.) er begyndt at gå over til 
muhammedanismen, har de i Elbruskæmpen set den muhamme­
danske Antikrist, Deddjal. De to skikkelser er groft slåede sam­
men i Tedzem (II a), flygtigere blandede i Dachkal (I); den „en-
6jede kæmpe" (IV) har lånt et træk fra samme kilde. Men uden­
for tjerkessisk synes denne identificering ikke at nå; og selv her 
er den sket ved en række spredte lån uafhængig af hinanden, 



28 DEN BUNDNE JÆTTE I KAVKASUS 

altså snarest i en ret sen tid. Fraset dette nye lån står han kun 
som den navnløse, ikke bestemt ved benævnelse, men ved sin for 
alle velkendte plads i fjældet. — Med lignende flygtighed optræder 
hans trods mod den store Tcha; den eneste gang den virkelig 
får mytestof til sig, er dannet af træk som røber deres udspring i 
en ganske anderledes primitiv religion end engudsdyrkelsen. 

Netop dette flygtige forhold til hojere religioner vidner om 
Elbrussagnenes nære sammenhæng med ældgamle trosformer. 

§ 3. Heltesagn syd for Elbrus. 

Syd for Kavkasus møder sagnene om den bundne jætte ikke 
i sådanne enkeltoptrin som på nordsiden, men i sammenhængende 
fortælling. I øst, hos Georgierne, har den legendeagtig karakter; 
hos de vestlige folkeslag har den præg af heltesagn. Han har 
altid et bestemt navn, i den georgiske overlevering altid Amiran, 
derimod er dette navn ikke gennemført hos de folkeslag der bor 
ved udkanterne. 

Til forestillingen om den lænkede kæmpe hører sådanne træk 
som en vidunderlig hest, overnaturlig fødsel, troldekampe (eller 
kampe mod landets fjender), — ting der i og for sig ikke har med 
ragnarok at gore, men som kommer til at øve sin indflydelse på 
de andre sagns bygning; navnlig på grunden til hans fængsling 
og hensigten med hans frigivelse. 

Følgende fortælling fra Svanerne (et gammeldags folk i bjærg-
dalene tæt indunder Kavkasus lige syd for Elbrus) turde i sin art 
være af de mest typiske; med hensyn til enkeltheder er der et 
ikke lille spillerum fra opskrift til opskrift: 

Svanisk. 1) Overnaturl ig fødsel: Fra toppen af bjærget Jalbus 
(Elbrus) hørte man ved dæmringstid fortvivlede skrig. Smeden Darjedjan, 
som boede ved bjærgets fod, banede sig da ved hjælp af spade og bræk-
jærn vej til toppen; fra den kan han se ned i en dyb afgrund: på en 
guldklump ligger en smuk kvinde og græder og skriger, bjærgene rundt 
om er strøede med guld. Smeden går ned i afgrunden og sporger hvad 
hun jamrer for. Hun er selve Guds kone, men er „udstødt fra himmelen 
på grund af en eller anden forseelse". Der kommer elskovsforhold 
mellem de to. Smedens kone fatter mistanke ved hans hyppige fra­
værelse , følger manden og træffer dem sammen. „Hun får på en eller 
anden måde at vide, at hele hendes (den skonnes) kraft og fortryllelse 
afhænger af hendes yppige hår, der breder sig som et tæt net over hele 



3. HELTESAGN SYD FOR ELBRUS 29 

hendes legeme; engang da den skonne sov en dyb sovn, sneg smedens 
kone sig hen til hende og rev hårene af hende. Da den skonne vågnede 
og så at hun havde mistet sit hår, kalder hun smeden til sig og siger 
at hun snart må dø, og derfor anmoder hun ham om at skille hendes 
underliv og tage barnet ud derfra, det barn som tilhører dem begge. 
Smeden vil ikke. Så åbner den skonne selv sit liv, tager barnet og 
giver det til smeden med de ord: Tag det og læg det på en korsvej, 
det skal nok selv sorge for sin opvækst! Smeden gjorde det således." 

2) Kristi gudson: „Engang gik Jesus Kristus, den hellige Georg 
og en af englene forbi det sted hvor barnet lå. De døbte barnet og 
kaldte det Amiran. Desuden tilfqjede de: Dersom Amiran tre gange 
bryder sit givne ord, er han i djævlenes magt! Vandringsmændene gik, 
efterladende barnet på stedet. Efter dette begyndte Amiran at vokse 
ikke i dage men i timer. Snart var han en fuldvoksen mand og blev 
umådelig stærk." 

3) Løftet kæmpens ben: „Engang går Amiran hen ad vejen 
og møder et optog: en arba kommer kørende forspændt med tolv par 
okser, på arbaen er en kiste af umådelig storrelse, og i kisten tigger en 
kæmpe; hans ene ben slæber på jorden og efterlader en dyb fure i 
den; bag efter kisten går en skare mennesker og stræber af al magt at 
lægge kæmpens ben op i kisten, men til ingen nytte. Sammenhængen 
var den, at da denne kæmpe blev syg og mærkede at enden nærmede 
sig, lagde han sig i forvejen op i kisten, da han vidste at ingen vilde 
være i stand til det når han var død. Amiran trådte til, greb med den 
ene hånd om benet og pressede det op i kisten." [At trykke kæmpens 
hånd], „Kæmpen blev glad og sagde til Amiran: Giv mig din hånd, 
bror! Men Amiran giver ham en sten i stedet. Kæmpen klemmer den 
til støv og ber ham på ny at give ham hånden. Amiran rækker ham 
et tykt stykke egetræ. Men han klemmer træet til en spån. Til sidst 
giver Amiran ham hånden; kæmpen klemmer den, og den viser sig 
altså hårdere end stenen og træet. „Kæmpen siger da til ham: Denne 
din hånd skal visne dersom du ikke opdrager mine sonner!" 

4) Amiran bryder sit ord: Amiran opsøgte kæmpens sonner 
og opdrog dem. En gang på jagt faldt han i en dyb sovn og de holdt 
vagt over ham. Pludselig viste der sig en mængde dyr, som omringede 
den sovende Amiran, men de skød løs på dem og dræbte dem alle. 
Amiran vågner og ser den store blodpøl omkring sig; han tænker: 
Disse unge kunde vel også finde på at slå mig ihjel! Og uden at be­
tænke sig dræbte han de to unge. Således brød han sit ord forste 
gang; og djævlene begyndte da at forfølge ham. 

En gang på jagten sov han igen, og hans hest Rashi vågede over 
ham. En mængde djævle omringede ham, men Rashi vækkede ham i 
tide. Djævlene løb bort og skjulte sig. Amiran troede at hesten be­
drog ham og slog den ned. Men så kan jeg ikke mere vække dig, selv 
om djævlene æder dig, sagde Rashi. Nej, jeg handlede i vrede, jeg skal 
ikke slå mere, sagde Amiran. Atter faldt han i sovn, djævlene sprang 
frem af buskene og omringede ham. Atter vækkede Rashi ham, djæv-



30 DEM BUNDNE JÆTTE I KAVKASUS 

lene smuttede bort; men Amiran glemte sit givne ord og slog Rashi ned. 
Således brød han sit ord for anden gang; »meget snart efter brød han 
det også for tredje gang'. 

5) Fanget af djævlene og lænket: „Da fik djævlene fuld 
magt over ham. De indlod sig i kamp med Amiran. Han dræbte 
mange af dem; men til sidst blev han så udmattet at han ikke kunde 
røre sig. Tre djævle af de tilbageblevne greb ham ved arme og ben, 
bragte ham op på bjærget Jalbus' top, kastede ham ned i en kløft og 
bandt ham til en stor jærnstolpe med en tung kæde." 

6) Det henlagte sværd: „Ikke langt fra ham lagde de hans 
sværd, dog sådan at han ikke kunde nå det med hånden. Lige overfor 
ham er til den samme pæl bundet en tihovedet dev, som også an-
strænger sig forgæves for at nå Amirans sværd med hånden: den af 
dem som forst får fat i sværdet han vil sejre. Men det er kun muligt 
for dem at nå sværdet, når deres negle vokser ud. Svanerne, som 
ønsker at neglene skal gro hurtigst ud på Amiran, skærer ikke deres 
negle de fire forste dage i ugen, i den tro at Amirans negle vokser ud 
imens". 

7) Udfrielsen s tandses s tadig: „Men se dette er ulykken: 
såsnart Amirans negle er voksede så lange at han kan nå sværdet med 
hånden, giver en lille fugl, der af djævlene er anbragt hos ham, dem 
underretning derom. Djævlene kommer da og skærer hans negle." 

8) Fremtidig udfrielse: „Men for eller senere bemægtiger 
Amiran sig sværdet, dræber deven og udfrir sig selv; da kommer der 
gyldne tider både i Svanerlandet og alle andre kristne egne." (Svor-
nik Mat. XXXII [1903] 2, s. 141—44; „nedskrevet i landsbyen Maglag i 
distriktet Kutais efter den svaniske arbejder Margian.") 

Vi har her et heltesagn for os med en i mange henseender 
fortræffelig bygning. Handlingens led er knyttede i hinanden ved 
advarslen mod at bryde sit ord, og hvert led fører frem mod den 
afgorende begivenhed: hans lænkning til Elbrus. Heltens ene­
stående styrke er den bærende forestilling igennem alle optrin, fra 
den overnaturlige fødsel og de overnaturlige faddere indtil hans 
sidste udfrielse; virkningsfulde er sådanne scener som den hvor 
den døende kæmpe krammer sten til grus og eg til spån, men er 
glad da Amirans hånd ligger i hans. En endnu langt naivere 
plastik er der i scenen hvor han ene kan løfte kæmpens ben. Et 
tragisk motiv er indvævet i hans heltekraft: den utålmodighed, 
som så ofte er de stærke heltes ufuldkommenhed, fører ham i 
undergang. Men denne rige kunstnerske udvikling røber digtningen 
som forholdsvis sen, mange slægtleds arbejde må have aflejret sig 
for denne sammensatte bygning var rejst. 

Den tanke hvorom det hele samler sig, er den forestilling at 



3. HELTESAGN SYD FOR ELBRUS 3 1 

det er troldene der har lænket helten. Den samme tanke 
møder også i form af et ganske kort og naturbundet sagn fra 
egnen ved Kasbek: 

[OssetiskJ. „Efter bjærgfolkenes overlevering skal toppen af Kasbek, 
ligesom af Elbrus, være sæde for den for-adamske slægt diverne, som 
henfaldne i synd blev forviste derhen af Gud. De blev bekæmpede af 
kæmpen Hashenk på hans tolvfodede hest, men de dræbte ham med 
stenkast; nu ligger han begravet i bjærget og når han strækker sine 
lemmer finder sneskred sted"1. — Det må være en misforståelse, at 
jætten er stenet ihjel og begravet, men alligevel rører sig; meningen må 
være, at troldene har væltet stenene over ham, og at han rører sig for 
at komme fri (jf. i § 13 den tyske jordskælvsjætte, som den anden jætte 
har væltet „stenhavet" over). 

Et fyldigt heltesagn fra Abchaserne (ude på vestkysten, på 
Kavkasus-affaldet) er bygget over en lignende tilfangetagelse af de 
mod ham kæmpende ånders flok: 

Abchasisk. 1) Overnaturl ig fødsel: ,1 gamle dage levede der 
i Abchaserlandet en meget smuk ung pige af fornem byrd. Lige fra 
barndommen havde hun givet Gud det løfte at forblive jomfru hele sit 
liv; forældrene satte sig ikke blot ikke imod hendes ønske, men hjalp 
hende tværtimod til at leve på den måde hun havde valgt. Men efter 
nogen tids forløb blev den smukke pige svanger. Forældrene vidste at 
deres datter var uskyldig deri, og afventede derfor rolig barnets fødsel." 

2) Tapperhed: „Det var en dreng der kom til verden. Han 
voksede ikke i dage men i timer. I ti års alder så han ud som han 
var 20, og han blev hurtig den smukkeste iblandt ungdommen. Lige 
fra barn af udmærkede Ab r sk il, således kaldte de ham, sig ved tapper­
hed og mod fremfor sine jævnaldrende; han skånede ikke sig selv i 
farer, og når nabofolkene angreb Abchaserlandet tog han en frygtelig 
hævn over dem der hjemsøgte hans fædreland. Gud værnede ham, 
ligesom han værnede sit fædreland. I kort tid udbredte hans storværkers 
ry sig over hele Abchaserlandet og ud blandt dets naboer; hans lands­
mænd elskede ham, fjenderne frygtede ham; enhver Abchaser og mange 
udlændinge ønskede at være under hans værn." 

3) Trods mod Gud: „Alt dette indgav Abrskil en sådan stoltheds­
følelse, at han begyndte at regne sig lig med Gud og derved kaldte 
Guds vrede over sig. — Abrskil tilintetgjorde uden skånsel rødhårede 
folk med blå ojne, såvel blandt fangerne som blandt sine egne lands­
mænd, beråbende sig på at de kunde døde med ojnene såvel men­
nesker som dyr. Desuden ødelagde han slægterne Ash-tshba og Kåzba. 
Han ødelagde vinranker der hang som kæder over vejen, dersom de 
hindrede ham i at ride under uden at boje hovedet. Spurgte man 

1 Merzbacher, Aus den hochregionen des Kaukasus (1901) I 848, uden 
kildeangivelse; indeholder også megen anden tro om Kasbek. 



32 DEN BUNDNE JÆTTE I KAVKASUS 

ham, hvorfor han bar sig sådan ad, sagde han, at dersom han red frem 
uden at sønderrive ranken, blev han nødt til at boje hovedet forover, 
og dette kunde se ud som han blev nødt til at have ærbødighed for 
Gud. Gud forlangte at Abrskil skulde holde op med denne meningsløse 
ødelæggelse af folk og planter, og fastsatte 40 bojninger som han skulde 
foretage, for at befri sin sjæl for hård straf. Men helten adlød ikke 
Gud og gjorde ikke en eneste bojning; han gav som grund at alle men­
nesker viste ham ære, altså var han hojere end alle mennesker og følgelig 
lig Gud. Gud skånede længe Abrskil, i det håb at han skulde bedre 
sig; men Abrskil fortsatte på samme vis. Da blev Gud vred og be­
falede sine engle at fange ham for at han kunde få den fortjænte straf." 

4) Fanget af ånderne og lænket: „Fra det ojeblik da Gud 
vrededes på Abrskil, udvalgte denne sidste sig to steder hvor han kunde 
være uden fare: ett på toppen af bjærget Uarsachu, og et andet på en 
øde kyst ved Sortehavet. Hvergang englene viste sig ved toppen af 
bjærget, satte hans hest Arash i et eneste spring over til kysten af 
Sortehavet; her hvilede Abrskil ud indtil englene kom, spiste noget mad 
som han selv havde lavet af en vild fugl, imens græssede hans Arash i 
det fede græs og drak havvand. Når Arash mærkede englene nærme 
sig, sagde den til sin herre at han hurtig måtte sidde op, og satte i ett 
spring til toppen af bjærget Uarsachu. Dær hvilede Arash og dens 
herre igen, indtil englene viste sig. I lang tid fortsatte englene denne 
forgæves jagt på Abrskil. (I landsbyen Gyp ved bredden af floden Æå-pvzv 
kan man endnu se sporene af Abrskil og hans hest i klippen, Abrskils 
fodsål har en længde af tre kvarter, og et par tommers dybde). Da 
englene ikke formåede at fange deres modstander, henvendte de sig til 
en listig gammel heks med bon om hjælp. Hun gav det råd at ud­
spænde en oksehud på toppen af Uarsachu og oversmOre den med et 
glat stof. Da det var gjort, delte englene sig efter heksens råd i to 
flokke; den ene skjulte sig nærved huden, mens den anden viste sig ved 
kysten. Da kom Arash derfra og sprang ned lige på den udspændte 
hud. Den kunde ikke få fodfæste og styrtede, Abrskil faldt af og kom 
slemt tO skade. De skjulte engle kom frem og bandt helten. — Rygtet 
om Abrskils tilfangetagelse kom til Abchaserlandet; stor blev glæden hos 
de rødhårede folk med de blå ojne; og, modsat, umuligt at beskrive 
sorgen hos hans venner! De søgte af al magt at befri deres uerstattelige 
fører af fangenskabet; men det lykkedes ikke, da Gud straks besluttede 
at anbringe ham i en hule hvor enhver adgang til ham var afskåren. 
— Englene overvejede længe, men kunde ikke finde et sådant sted; til 
sidst kom de til at tænke på deres hjælper heksen og kom til hende 
med anmodning om at udpege et sted dertil. Hun viste dem en hule i 
nærheden af Tshilou, ved foden af Panavbjærgkædens sidekamme. Denne 
hule havde efter heksens ord tidligere tjænt som fængsel for en kæmpe, 
der pintes i den i 300 år og trods alle anstrængelser ikke kunde slippe 
ud, på grund af den gamle kones påpasselighed, som var hulens vogterske, 
sålænge den nådige Gud ikke vilde tilgive ham og tage ham ud at dette 
frygtelige fængsel. Ind i denne hule førte englene Abrskil med hans 



3. HELTESAGN SYD FOR ELBRUS 33 

Arash og overgav dem til dens herskerinde. Denne sidste befalede de 
at lægge ham i lænker og vogte ham vel." 

5) Lænkens fornyelse: „Fra det ojeblik begyndte den trofaste 
Arash at slikke lænken, for at det kunde blive muligt at rive den over 
når den var bleven tyndere. Englene bragte glade Gud det budskab, at 
de havde fundet et sted til Abrskil. Gud befalede at sige den gamle 
kone, at hun ikke under nogen omstændigheder måtte indlade nogen til 
ham eller give ham nogen føde f6r han var nået til fuldstændig anger. 
Længe pinte den gamle kone fangen ved ikke at give ham mad, men 
siden fik hun medlidenhed med ham og gav hemmelig ordre til at man 
skulde bringe ham føde. Dette blev forebragt for Gud, og han for­
vandlede den ulydige kone til en lille hund. Den lille hund kunde kun 
åbne munden og indtage føden i det ojeblik hvor Arash ved sin slikken 
havde gjort lænken så tynd som en silketråd. Men så snart den lille 
hund, pint af sult, åbner munden og æder, får lænken igen sin oprinde­
lige tykkelse, og Abrskil mister håbet om snarlig udfrielse." 

6) Besøget i hulen; kæmpens sporsmål : „Længe pintes 
Abrskil i denne hule, men han glemte ikke sit fædreland; stadig dromte 
han om det og han ønskede meget stærkt at se blot én af sine lands­
mænd, som kunde fortælle ham om forholdene hjemme i fædrelandet 
efter at han var bleven skilt fra det. Som sådan budbringer kom til 
ham hans forste beundrer Djomlat (efter andre beretninger Saszukra Ant-
shabadze). Han tog med sig nogle dygtige førere og tolv æsler læssede 
med vokslys, og gik ind i hulen; dærinde var morkt, men da de tændte 
lysene blev vejen tydelig og vandrerne kunde bevæge sig fremad. På 
nogle steder blev hulen så trang at de måtte krybe på alle fire; andre 
steder stødte de på brede marker og haver med alskens frugttræer. De 
bevægede sig stadig fremad, — men uden spor af Abrskil. Da deres 
forråd af lys slap op, rådslog de om hvorledes de skulde komme ud 
igen. Da hørte de til deres glæde Abrskils stemme langt borte; han 
forklarede dem at det var forgæves at de stræbte at se ham, ti jo nær­
mere de kom desto længer førte man ham bort. Under samtalen spurgte 
han om [de fjendtlige slægter] Ash-tshba og Kåzba endnu levede i Ab-
chaserlandet, og om der fandtes rødhårede folk med blå ojne. Djomlat 
svarede, at Abchaserlandet var i samme stilling som da han forlod det, 
og bittert græd over sin værners skæbne. Helten sagde med bitter gråd: 
Det ulykkelige Abchaserland er gået til grunde. Vandringsmændene 
spurgte hvorledes de skulde slippe ud uden lys. Vend jeres æsler om, 
sagde Abrskil, og hold fast i halerne; de skal nok føre jer ud. Efter 
længere tavshed hilste man farvel fra begge sider, og Djomlat begav sig 
hjem med sine ledsagere; Abrskil blev derimod tilbage fuld af dyb sorg 
over at det ikke var lykkedes ham at se sine landsmænd. Da Djomlat 
var kommen ud af hulen, fik han at vide at han havde tilbragt tre dage 
derinde." 

7) Stedfæste: „Nu fortæller Abchaserne at Abrskil er levende og 
forst kommer fri når den anden opstandelse indtræffer; men hans Arash 
anser man allerede for død. Ligesom min fortæller Chumpria Tuzba 

Danske Studier. 1913. 3 



3 4 DEN BUNDNE JÆTTE J KAVKASUS 

således betroede også mange gamle folk mig, at den lille flod som løber 
ud fra omtalte hule, indtil den dag da Orner paschas krigshær kom til 
Abchaserlandet førte moget bort fra Abrskils Arash; altså var den den­
gang sidst i live." (Svornik Mat. XIII 2, 32 ff, optegnet af V. Garzkija, 
lærer ved den otshemshirske skole). 

Atter en fyldig heltesagnsagtig fortælling, men af en anden 
karakter end den for meddelte svaniske: en række mere løst for­
bundne optrin, og for en stor del sysler de — ligesom småsagnene 
nord for Elbrus — med kæmpens forhold efter at han er bleven 
bunden. Kun en eneste forudgående begivenhed fremtræder med 
sagnagtig anskuelighed: hans tilfangetagelse af ånderne. Dette er 
det for begge fortællinger fælles hovedmotiv i handlingen. Her er 
dog ånderne guds engle, der skal udføre den himmelske straf over 
den trodsige kæmpe; men rigtignok engle der i væsen er meget 
langt fra forestillingen om Guds almægtige vilje: de må hos en 
heks søge den nødvendige vejledning i hvorledes de skal over­
vinde helten ved list. I så henseende kunde flokken af engle lige 
så gærne eller rettere bedre være en flok af dever. Grunden til at 
de skal gælde for engle i dette abchasiske heltesagn, er dels et 
skær fra den østligere, mere legendariske form af jættesagnet, dels 
at de talrige abchasiske opskrifter aldrig kender helten som trolde-
udrydder; det er sit folks jordiske modstandere han strider imod. 

Om de efterfølgende optrin, kæmpens kår efter fængslingen, 
skal vi siden tale i forbindelse med småsagnene, hvor de ret­
telig har hjemme. Foreløbig er det os nok at lægge mærke til 
at der foreligger to fortællinger begge byggede over det motiv at 
ånderne (deverne) fanger og lænker helten, men afvigende både i 
heltens navn, og i alle enkelte optrin, — et mærkeligt vidnesbyrd 
om frodighed i heltesagnsudviklingen hos to hinanden ganske nær­
boende folk. 

Med hensyn til hjemsted viser Abrskil-sagnet at forbindelsen 
med Elbrus ganske mangler; en hule og et fodspor viser det som 
knyttet til steder nærmere ud mod Sortehavet. Vi møder her en 
iagttagelse som vi også kan gore mangfoldige gange senere, — at 
hvergang vi kommer på afstand fra de store fjælde med deres 
jordskælvagtige ytringer, da gror den episke interesse for heltens 
jordiske bedrifter frem; og omvendt: når man mærker natur­
ytringerne af den fængslede kæmpe, da sysler tanken med hans 
nutid og; fremtid. — 



3. HELTESAGN SYD FOR ELBRUS 35 

Troldekampen i sin simpleste form træffer vi derimod i føl­
gende stedsagn: 

Svanisk. „Fra de tidlige år holdt Amiran særlig af at gå på jagt, 
men desuden dræbte han alle dever. Men en af dem, som boede i de 
Ratshiske bjærgel, kunde han på ingen vis få fat i. Det traf sig engang 
således at de mødte hinanden ansigt til ansigt. Deven kunde ikke ud­
holde Amirans frygtelige blik, og løb. Amiran for efter ham. Deven 
løb i retning af Kutais, derefter drejede han ind mod egnen Ghon, men 
da han nåede bredderne af Zcheryvs-Zchal (biflod til Rion fra dens 
hojre side), nåede Amiran ham og idet han trykkede ham ind mod en 
klippe på den modsatte bred, dræbte han ham ved et stød af knæet. 
På dette sted er på den venstre bred sporene af Amirans fod endnu 
synlige, og på den hojre en klippe med en fordybning på midten, dannet 
— siges der — af Amirans knæslød, alt oversmurt med den dræbte 
devs blod." (Svornik Mat. XXII 2, 145—47; „nedskrevet i Kutais efter 
den svaniske lærer ved præsteskolen i Kutais Djonchotzel"). Det øvrige 
af fortællingen tilhører det legendariske Amiran-sagn; slutningen: type V 
i næste §). 

I ø s t l i g e r e egne forekommer den af troldene indespærrede 
helt vel i et simpelt natursagn (det ovenfor meddelte sagn om 
Hashenk fra Kasbek), men aldrig i den fyldigere episke fremstilling 
som knytter sig til navnet Amiran. J æ t t e k a m p e n e er her 
hovedindholdet; en overnaturlig fødsel (ved en overmenneskelig 
moder) tjæner som årsag til hans heltestyrke og til dels også som 
episk indledning til jættekampene: 

Ossetisk. „Hvorledes Amiran dræbte jæt terne ." 1) Over­
naturl ig fødsel: Rostom skyder på jagt en hjort og steger køddet 
i hule. Fra hulens morke baggrund kommer en stor kvinde med 
hugtænder; han giver hende med af køddet. Hun kræver at han skal 
blive hos hende; nødig samtykkede han, og få minutter efter døde 
han, døende bad han hende at kalde deres son med navnet Amiran. 
2) Amiran søger sin far: Amiran jager, sporger sig selv: findes der 
ikke andre mennesker? havde jeg ingen far? Skyder en hjort og går 
hjem at udfritte moderen, der endelig fortæller ham sammenhængen. 
Går gennem mange lande for at finde sin hjemstavn. 3) Jæt tekampe: 
Kommer til en by, hvor kvinderne kogte kød i store kedler; de måtte, 
nu da Rostom var død, give dette som skat til syv luftjætter; den eneste 
mand de har, Usabi, er ringere end en kvinde. Amiran bliver natten 
over i huset, skjult i et kammer og væbnet med Rostoms sværd. Ned­
hugger seks af jætterne ved gildet, den syvende slap gennem taget og 
floj bort. Den undslupne jætte raner gennem luften deres kvæg; Ami­
ran slagter en tyr og dækker sig med dens hud; jætten bortfører den 

1 Om landskabet Ratsh, sydøst for Svanerlandet, se ovenfor s. 11. 
3* 



36 DEN BUNDNE JÆTTE I KAVKASUS 

til sin bolig, han gemmer sig bagved Usabi, der står bunden til slagtning; 
brydes med jætten og fælder ham, tvinger jættemoderen til at udlevere 
skattene samt den rem hvormed jætterne laver sig vej fra himlen til 
jorden. , Så vandrede han ned til jorden med skatlene og den frelste 
Usabi. (Svornik Mat. VII 2, 20 ff; > Hahn, Aus dem Kaukasus, 1892, 
s. 109-113). 

Georgisk (fra Gori), opskrift A af Amiran-legenden. 1) Overna­
turlig fødsel1: Rostom jagede på et bjærg, og kom nærved en bolig, 
indvendig forgyldt, men udvendig overmalt med jord. Da han sigtede på 
en hjort, kom en skon jomfru og råbte til ham: Dræb ikke hjorten, det 
er min ko! Han forlod dyret og gik til hende og giftede sig med hende. 
Nogen tid efter drog han bort og sagde til afsked: Du vil føde en son, 
kald ham Amiran. [2) „Jesus Kristus viste sig og døbte drengen", — 
lånt fra den legendariske form.] 3) Faderhævn og t ro ldekamp: 
Amiran drager ud at finde sin sin far, kommer endelig til det hus, hvor 
han har boet; farbrødrene siger, at Rostom er bleven dræbt af kæmper, 
og at de nu sidder inde i huset og driver spot med hans jordiske 
levninger.' Amiran dræber dem „hurtig" og jorder så sin faders lig. 
4) Dragekamp: Amiran vandrer, med de to farbrødre som stumme 
tjænere, til landet Filik. Undervejs dræber han to drager i et pæretræ, men 
sluges af den tredje, skærer sig dog ud af dens bug. 5) Løfter den 
døde kæmpes arm: Ser i Filik en død kæmpe føres på en arba, armen 
hænger ned og danner en hel fure i jorden; kæmpens mor kalder ham 
til at løfte hånden op. Amiran løfter den op. Du er skyld i min sons 
død! råber hun; var jeg ikke i denne stilling skulde jeg vise dig hvad 
kæmpekraft er! — [Slutningen tilhører den legendariske form (kamp mod 
Kristus, og lænken fornyet) og hænger kun løst sammen med det øvrige]. 
(Svornik Mat. II 2, 158—60; optegnet Gori 1881 A.Djavachov; > „ge­
orgisk A" Krohn 147). 

En stærkt afvigende type er A m i r a n - æ v e n t y r e t : Amiran 
drager ud, vinder sig en brud og fælder trolde; et par brødre 
følger med som hans hjælpere. Denne type indeholder altså gængse 
æventyrmotiver; den er, ifølge en udgivers meddelelse, ligefrem 
overført fra en anden helt, Rustjavel, til Amiran. 

a, imeretisk: 1) Amiran Jesu Kristi gudson, får sværd: drag 
det kun når du er i nød! 2) Vundet kongedat ter hinsides havet: 
Amiran drager ud, får undervejs kæmperne Tarijel og Ivlian med; heks 
giver dem vidunderheste og følger med; hesten „Fyrig" sætter i et spring 
ud over havet til slottets dor, han sætter efter flere oplevelser tilbage med 
Tamara på hesten hos sig, forfølges af hendes fader og hans hær, Gud 

1 Herforan står, at de var tre brødre: Rostom, Badri og Usup [o: lævn 
af den heltesagnsform der nedenfor omtales], og at han var sådan kraftkarl at 
når han slog sig i hovedet og skreg kom kæmperne fra alle steder i den egn 
og bragte ham skat. 



3. HELTESAGN SYD FOR ELBRUS 3 7 

skaber en fæstning for Amiran; han gor udfald men kan ikke fælde kongen, 
der springer kun gnister af hans pande; da råber Tamara ned til ham 
at en elefant skal man dræbe fra neden; ved at følge rådet fælder han 
faderen, der dør under forbandelse af sin datter; Amiran skænker heksen 
slottet, takker ledsagerne, og vender hjem med sin brud. (Svornik 
Mat. XXXII 2, 148—51). 

b, imeretlsk. 1) Amiran og hans to brødre, Badri og Jusup, er på 
jagt; overvunden dev lover ham at hjælpe ham til at vinde den skonne 
mø bag havet. Devens mor opbrænder skoven med sin ildånde, men 
Amiran er uskadt. 2) Dragekamp: Kongedatter ved kilden skal ædes 
af havuhyre; han vækkes ved hendes tårer og skyder det en pil i hjærtet; 
anden gang vågner han ffirst, da det er så nær at det sluger ham. 
Uhyrets moder råder det at sno sig om den hellige Elias (!) for at få 
styrke til at fordoje Amiran; Badri hugger dets hale af, Jusup råber til 
ham at han skal skære sig ud med kniv. Skal have kongedatteren, men 
da han allerede har kaldt hende sin søster, vælger han i stedet — efter 
hendes råd — en flyvende hest. 3) Vundet havkongens dat ter : 
i ett spring over havet og bort med hende, kongen og hæren efter ham, 
sværdet bider ikke i hans pande, men på datterens råd hugger Amiran 
fødderne af ham. 4) Barn kommer op af blodpølen, ber for sig men 
dræber i det samme Amiran. Hun dræber museunge, ser gammel mus 
gore den levende med en urt; på samme vis vækker hun da Amiran til 
liv. (Sv. Mat. XXXII 2, 152—57). 

c, svanisk. 1) Sælsom fødsel: Amirans moder skal føde, beder 
døende om at skære barnet ud af hendes liv og lade det ligge en måned 
i en lille okses bug, dernæst at pakke det i vugge og stille den ved Jaman's 
(stedets herskers) kilde. 2) Kristus døber ham med navnet Amiran. 
3) Opvækst, fostbrødre: Kvinderne henter vand ved kilden og bar­
net knuser deres krukker, Jaman tager barnet hjem med sig i sit stovle-
skaft; da hustruerne drog fodtojet af ham faldt det ud. De bestemmer 
barnet til at være tjæner for de to herskersonner Vjisib og Badri, men i 
stedet for at vugge dem stikker han dem med sin syl; giver sig selv 
tilkende som Dals og Darjelians son; slutter broderskab med de andre to. 
4) Hentet he rskerens oje hos t rolden: De mishandlede jævnaldrende 
siger, at de hellere skulde hente deres faders 6je; en trold havde pålagt 
denne at hente en mængde brænde hvert år, og da han ikke kunde det, 
måtte han løskøbe sine sonner med sit hojre oje. De prøver forst deres 
kræfter ved at knække møllestene og giver sig så på vej. 5) Drage­
kamp: tre uhyrer imod dem, de dræber det røde og det sorte, men 
det grå sluger Amiran; det vil sno sig om stolpen i sit hus, men brø­
drene kalder Amiran til at vågne og skære det op med sin diamantdolk. 
6) Mø friet fra t rolde: ni devers gård med mandehoveder på stager, 
af devernes søsters bejlere; dræber med hendes hjælp dem alle; hun 
danner dem bro over floden med sit hår, men Vjisib hugger broen over 
med sabelen, så hun ikke kan følge. Hun forbander ham så han ikke 
skal have ro før han ægter „Lysmøen", Kjaklozai's datter. 7) Anden 



38 DEN BUNDNE JÆTTE I KAVKÅSUS 

mø friet fra t ro lde : På himmelhojt bjærg sidder en dev, verdens­
altets hersker, og spinder tråde; de besøger ham, skal ædes næste dag; 
devens søster, som var smedet i lænker i bendyngen, viser dem hans 
diamantsabel, Amiran overhugger hendes lænker, og hugger devens tolv 
hoveder af; stolpe med menneskebjne midt i huset, øverst Jamans oje i 
guldæske. 8) Hentet „Lysmøen" i himlen: hesten beder ham give 
den et hårdt slag, den flyver til himmels med ham, han overhugger kæ­
derne der bar „Lysmøens" leje, det falder til jorden med hende. Næste 
morgen omringet af hær, de to brødre falder men Amiran nedhugger 
hæren; „Lysmøen" bringer dem til live med det vand hvori hun har vasket 
sig. — Spøgende slutning: fortælleren var med ved deres bryllup. (Sv. 
Mat. X 3, 6—11, „nedskrevet af lærer ved den luchvanske landsskole 
D. Margianji fra S. Mulach"). 

Som tilgift meddeler jeg en georgisk opskrift, hvor det heroiske 
og det legendariske Amiran-sagn er forenede, men således at det 
forste har fortællerens stærkeste interesse. Jeg meddeler nogle 
partier ordret, dels af prosafortællingen, dels af de indstrøede digte: 

d, georgisk (opskrift E af Amiran-legenden). 1) Sælsom fødsel: 
„Amiran var yngste son af Sulkalmach og Daredjana, hans brødre hed 
Badri og Usip. Amiran blev født da forældrene var i fremrykket alder; 
moderen holdt særlig meget af ham, derfor begyndte man at kalde ham 
Daredjana-so'nnen." 2) Kristi gudson: „Amirans gudfar var Jesus 
Kristus; han gav sin gudson hurtighed som et rullende hjul, dristighed 
som et sneskred, kraft som tolv par øksne og bøfler, gang som en ulv, 
endelig: fattigdom og svaghed i barndommen, men et krigersk liv i mand­
dommen." 3) Opvækst: Faderen død kort efter hans fødsel, dever 
ødelægger arvegodset, og moderen dør af sorg; men Amiran voksede så 
jorden skælvede under hans kraft; æder hver middag to bøfler o. s. v. 
Hans broder Badri lignede en ung pige, Usip krystallets hårdhed, men 
Amiran lignede morke skyer fyldte med regndamp, og hans tænder var 
af guld. 4) Den overvundne devi viser ham vej: De forfølger en 
hjort på bjærget Algetskaj'a, finder krystaltårn, Amiran sparker væggen 
ind, og fandt dær den døde Zamzun, en skrivelse lovede hans spyd til 
den der hævnede hans død, og hans hustru og hest til den der begra­
vede ham. Amiran finder den plumpe devi, overvinder ham i brydetag; 
trolden beder for sit liv og lover at føre ham til den unge Kamar hin­
sides havet. 5) Dragekamp: Han afhugger deviens tre hoveder, tre 
slanger kommer ud af blodet og Amiran lader dem, trods brødrenes ad­
varsler, løbe. Snart kommer tre store drager syngende hen over mar­
kerne imod dem. Amiran dræber de to, men sluges af den tredje; den 
vil sno sig om en pæl, hvor den plejer at slynge sig om for at knuse 
sit slugte bytte, men advaret ved Badris råb sprætter han dragen op med 
sit sværd. Usip spottede over at han i dragens bug havde mistet håret, 
men Badri fulgte ham til en mand Igri der lavede ham nyt. Dræber et 
hus fuldt af devier. 6) Henter pr insessen hinsides havet : svøm-



3. HELTESAGN SYD FOR ELBHUS 3 9 

mer over på sin hvide hest, hun var ved at vaske sit indbo, han slår et 
bæger i stykker, indboet flyver op til himlen og mælder hendes far om 
den fremmede. Amiran til hest med hende; uvejrssky af forfølgende 
fjender; nedhugger dem alle, faderen dog forst da hans datter giver rådet 
om hvor han kan såres. 7) Genoplivelsen: Finder brødrene dræbte, 
og gennemborer sig selv; Kamar dræber en museunge ved liget, dens 
moder tryller den til live med en urt, Kamar efterligner det. 

8) Løftet kæmpens ben: Amiran møder et sorgetog, en vogn 
med tolv par øksne fører liget af Ambri, hans ene ben slæber på jorden. 
Den dødes moder opfordrer Amiran til at lægge benet op, men han kan 
ikke. Hvordan kunde du tænke på at sammenligne dig med ham, da 
han var levende, når han som død har sejret over dig? Amiran synker 
hen i sorg, men Gud giver ham styrke som tre strommende vande og 
tre sneskred. 

9) Udæsker Kristus, bundet ved list: Føler sig så stærk at 
han udæsker selve Kristus; Kristus svarer at man ikke skal stride mod 
sin gudfar; Amiran trænger på. Kan du få denne op af jorden, er sejren 
på din side, siger Kristus, og stikker sin stok i jorden. To gange trækker 
Amiran stokken op og spørger hvorfor Kristus driver lojer med ham; 
men tredje gang stak Kristus stokken ned og befalede den at skyde grene 
og omfavne al verden og dens stamme at gro op i himlen. Forgæves 
prøver Amiran at drage den op; „da forbandede Kristus Amiran og bandt 
ham til et træ." 

10) Amirans pinsel: „Over den bundne Amiran lagde Vorherre 
bjærge med sne og is, nemlig Mkinvari („det hvide bjærg" o: Kasbek) 
og Gergeti, for stadig at udelukke ham fra muligheden af at kunne se 
himmel og jord, lys og glæde. Gud fastsatte til næring for ham én 
portion brød og ett bæger vin om dagen; en ravn bringer ham det." 

11) Lænken fornyet: „Hos Amiran er en hund, der er født af 
ravnen; hunden slikker ustandselig den rustne kæde, hvormed Amiran er 
bunden, så den bliver tyndere; han lever i håbet om at den en dag 
brister og han får sin frihed. Men det er ikke bestemt Amiran at få sit 
håb opfyldt; ti skærtorsdag morgen slår alle georgiske smede med ham­
meren på ambolten, og lænken der er ved at briste får sin styrke igen. 
Amiran falder igen hen i sin sorg." 12) De|t henlagte sværd. „Ikke 
langt fra Amiran ligger hans sværd, også rustent og skimlet; også sværdet 
græder over sig selv ligesom dets herre." 13) Bjærget åbner sig: 
„Bjærget Gergeti åbner én gang om året doren til lyset for Amiran, men 
Amiran er ikke glad, lysets stråler fornyr de smærter af tungsind og 
lidelse, som allerede er blevne kolde." 14) Stedfæste: dragen. „På 
bjærget Gergeti er en forstenet drage, den kom derop for at opæde den 
lænkede Amiran, men Gud forbandede også den; den ligger forstenet 
inde i sin hule, uden at brændes af sol eller piskes af storm, ingen regn 
væder den og ingen vind svaler dens pande, ingen stenbuk eller ged ser 
ned i dybet til den; omkring den svæver kun forbandelsen, døden og 
forladtheden." 15) Udfrielsen: „Kristi sidste dommedag er grænsen 
for Amirans lidelser; da får også han sin frihed. Hør en hemmelig røst, 



40 DEN BUNDNE JÆTTE I KAVKASUS 

som kommer fra den grædende klippe: Glæd jer ikke, dæmoner! Én 
gang til skal I se Amiran, klædt i brynje, med sværd i sin hånd, for­
følgende og.slående jer med sin mægtige hånd!" (Sv. Mat. XXXII 2, 
158—67, optegnet af M. Djanashvili; < bladet Iveria 1889 nr. 239—41. 
244—45; [ > Krohn 148, opskrift E, kort udtog]). 

Der findes altså tre hovedtyper af den sydkavkasiske helte­
digtning om Amiran (eller helt med lignende navn): 

1) Helten fanget og lænket af dæmonerne. Udført til 
heltesagn hos de vestligste folk, Svaner og Abehaser; men som 
stedbundet natursagn i Midt-Kavkasus (Kasbek). 

2) Helten som troldeovervinder. I et svanisk småsagn1, 
episk rigt udformet og knyttet sammen med faderhævn (idet han 
gores til son af Persernes og alle Kavkasus-egnenes beromte helt 
Rustem) kun hos de østligste af Georgierne og de nærboende 
Osseter. 

3) Helten som bortfører af havkongens da t te r , under­
tiden også dragedræber. Imeretisk, svanisk, undtagelsesvis georgisk. 
(Amiran-æventyret). 

lste heltetype er utvivlsomt udgået fra et simpelt natursagn 
fra fjældene, om den indespærrede kæmpe der rører sig ved fjæl-
dets rystninger. Den er et selvstændigt sagn til forklaring af dette 
naturfænomen: jordskælvs-kæmpen i bjærget kan enten tænkes at 
være lænket af en stærkere eller mere guddommelig hersker over 
fjældet (vor type IV i forrige §) eller at være overvældet eller over­
listet af en hel flok af bjærgets trolde. Hvilken af disse forkla­
ringer man kommer til, vil væsenlig afhænge af de mytiske fore­
stillinger man knytter til fjældet. Ved Elbrus med dets stærke 
dyrkelse af bjærgkongen er »type IV" på sin naturlige plads; ved 
Kasbek, der mere står som troldenes bolig, er „heltetype 1" den 
naturlige forklaring. 

2den heltetype, Amiran som jættedræber, kan synes os dårlig 
at passe sammen med forestillingen om ham som en i bjærget 
indespærret jætte. Men typens fremkomst bliver naturlig, hvis den 
har lste heltetype til sin forudsætning. Kæmpens rolle som over­
vunden af troldeflokken kræver — om man skal fatte digtersk 
interesse for ham — at han tidligere har vundet store sejre over 
dem. Hermed stemmer typens forekomst hos de østlige Georgiere 

1 Hans kampe mod landets fjender i abchasisk overlevering er egentlig 
sidestykke hertil, dog uden bestemte enkeltheder. 



3. HELTESAGN SYD FOR ELBRUS 41 

og deres naboer Osseterne; disse sidste har sikkert lånt denne helte­
verden fra Georgierne, men på et ældre, mere ublandet trin end 
vi nu har den i georgisk. 

3dje heltetype gælder det samme om; den skaffer Amiran de 
personlige storværker i jættekampe. Og stedlig er de to typer va­
rianter til hinanden, den ene vestlig, den anden østlig. Men ind­
holdet af den sidste har mere præg af folkeæventyr, og er et lige­
frem lån fra en anden heltedigtning. 

Det er da åbenbart at vi står overfor en særudvikb'ng på syd­
siden af Kavkasus, og at dens udgangspunkt er en egen form af 
de naturbundne jættesagn, — dog ikke noget af dem der grup­
perer sig om Elbrus. 

Hertil fojes så andre træk, der giver fylde og sammenhæng i 
hans helteliv. Mest udbredt er den overnaturl ige fødsel, som 
både i øst og vest går ud på at en jordisk mand træffer en bjærg-
kvinde og bliver fader til hendes barn: således forklarer sagnet 
hans umådelige styrke. 

Som en meget sjælden variant hertil optræder den tanke at 
Amiran er Vorherres gudson, og derved forudsættes at have fået 
sin styrke i gave. Dette er derimod et stående træk i den øst­
ligere, legendariske form af sagnet, og må være sivet ind derfra. 

Det abchasiske heltesagn har derimod en afvigende form af 
den overnaturlige fødsel; det overmenneskelige ligger i heltens 
fædrene udspring: en jomfru er på en eller anden mystisk måde 
bleven frugtsommelig. Dette ser ud som et blot rodskud af samme 
grundidé; men det kan godt være at slægtskabet er langt nærmere 
end det ser ud til: Abchasernes mærkelige lyst til at unddrage sig 
fra troldeforestillinger kan- være årsagen til denne afvigelse fra 
normalformen. 

Et andet særtegnende heltemotiv er det at helten skal løfte 
den døde kæmpes arm (eller ben) for at liget kan føres hæ­
derlig til grav. I heltesagnene forekommer det således at han ud­
fører værket som en prøve på sin kraft (og vel tillige visende hans 
hensynsfuldhed med at skaffe den afdøde vel i jorden); i Amiran-
legenden optræder det med så at sige forandret fortegn: Ami­
ran kan ikke løfte armen (eller benet) på den døde, og dette giver 
anledning til en eller anden forbindelse med legendens religiøse 
hovedtanke. I heltesagnet har vi optrinnet i to af opskrifterne: 
i georgisk („A") løfter han armen op og dette giver anledning til at 



42 DEN BUNDNE JÆTTE I KAVKASUS 

kæmpens moder udtaler at han må være drabsmanden (siden 
ingen anden har været stærk nok dertil); men dette sidste motiv 
står underlig løsrevet fra sammenhængen. I det store svaniske 
heltesagn flettes det ind i hovedhandlingen ved at kæmpen (der 
her kun er døende) efter at have set denne prøve på hans styrke 
beder ham at opfostre hans sonner. Her er sammenhængen med 
hovedhandlingen klar nok, men den er nylavet (kæmpen døende i 
stedet for død, det hele optrin vævet med ind i problemet: den 
brudte ed). At motivet skal vise heltens styrke er da sikkert 
nok, og dette problem er så simpelt heroisk at det sikkert er 
sagnets grundform; om der også har været en fuldt udviklet sagn­
form hvor helten var den døde kæmpes banemand, er ikke nær 
så sikkert; dens fortsættelse må da snarest have været at kæmpens 
moder, der ikke selv kan udføre hævnen, forbander Arairan og 
derved fremkalder hans senere ulykke. En tredje form er den 
vi møder i opskrifter af Amiran-legenden: Amiran er ikke i stand 
til at løfte den dødes arm eller ben, og moderen spotter ham for 
hans dristighed at ville måle sig med den levende kæmpe. Denne 
scene bliver i legendeopskrifterne på en eller anden måde bragt i 
forbindelse med Amirans overmod overfor Gud. — 

Endelig indeholder heltesagnet undertiden en udførligere 
bere tn ing om heltens lænkede t i l s tand, men disse optrin 
må vi drøfte sammen med de tilsvarende småsagn. 

Foreløbig er det nok at have påpeget karaktertræk og til dels 
særlige optrin i den heltesagnsagtige behandling af kæmpeskikkelsen. 
Dens hovedæmne er troldekampe, men skiftende i hojst forskel­
lige enkeltoptrin: stedsagn, heroisk faderhævn, æventyragtig vandring 
med brudehentning. Dens faste optrin er 1) overnaturlig fødsel, 
2) løfte den dødes arm, 3) helten fangen af trolde; dens rette 
voksested er, både med hensyn til opskrifternes tal og grøde, 
de vestlige egne syd for Kavkasus, men den findes dog også øst­
ligere (georgisk-ossetisk). 

Typemæssig danner den den store modsætning til egnene nord 
for Elbrus: tilhørernes umiddelbare følelse er på kæmpens side; 
han er aldrig — i det udformede heltesagn — i forbindelse med 
jordskælvsfænomener, og end mindre er der nogen rædsel for 
hans løsrivelse. Når sagnene desuagtet med adskillig interesse ser 
frem mod hans udfrielse, turde det ligge i at dette motiv er over­
taget fra småsagnene, den umiddelbare rædsel for den stærke 



4. SMÅSAGN SYD FOR ELBRUS 43 

kæmpes udbrud er "ombyttet med den beundring, som man føler 
med det store man er på afstand for. Til den svækkede natur­
følelse svarer den stigende poetiske interesse, idet han har fast navn. 

Som vi véd lader han sig dog ikke henføre til en poetisk om­
vurdering af de forestillinger som Elbrussagnene indeholder. Hoved­
begivenheden, at ånderne indespærrer ham, har sin simple natur­
form i stedsagn fra Kasbek. Derfra må det heroiske motiv have 
vandret syd og så vest fra, og have suget næring til sig undervejs 
af alskens heroiske forestillinger og af enkelte sagn om den bundne 
Kavkasusjætte. 

4. Småsagn syd for Elbrus. 

A b c h a s e r n e bor ude på Kavkasuskædens affald mod Sorte­
havet, et stridbart og ret afsluttet folkefærd i et uvejsomt land. 
Sproglig indtager de en særstilling indenfor den kavkasiske stamme. 
Geografisk tilhører de Sydkavkasus-landet; men ad fjældstier har 
de haft ikke lidt forbindelse med Tjerkesserne. 

Deres overleveringer om den bundne kæmpe knytter sig til 
dels til dem nord for Elbrus: småsagn, ofte af de samme typer 
som dem vi allerede har lært at kende. Andre slutter sig mere 
til den sydkavkasiske gruppe: fyldige fortællinger af heltesagns-
karakter, til dels med Amiran som kæmpens navn. 

Følgende opskrift er typisk for de korte sagn: 

„Efter Abchasernes sagn er der i det indre af bjærget (Elbrus) en 
mand fangen, der forst kan få sin frihed, når hele den nuværende men­
neskeslægt er gået til grunde i sin syndighed. Han vil da have det 
hværv igen at befolke verden; men hvorledes han ene vil kunne udføre 
det, derom tier sagnet. Nærmer man sig til bjærget hører man i det 
indre af kløfter og huler den fangnes lænker rasle". (Merzbacher, Aus 
den hoehregionen des Kaukasus, 1901, 1 600; uden opgivelse af kilde). 

Det er et kort sagn, stærkt naturbundet, kæmpen er navnløs, 
hans fortid dunkel, forst ved verdens ende skal han komme til 
syne. Alt dette ligesom i småsagn nord for Elbrus; og sagnet 
består af selve Kavkasus-sagnenes grundelement, — »type O" kunde 
man kalde det. Kun én væsenlig forskel er til stede: kæmpen 
skal komme frem ved verdens ende for „igen at befolke verden". 
Dette ser vilkårligt ud og virker meget mat, i sammenligning med 
Elbrussagnene om at han skal gribe sværdet og ødelægge verden, 
og med heltesagnet om at han skal frigore sig og ødelægge dæmonerne. 



44 DEN BUMDNE JÆTTE I KAVKASUS 

Så mat at det må være forvanskning. Hele" Abchasernes sagn­
overlevering mangler rædselen for at kæmpen skal bryde ud, 
såvelsom interessen for hans troldekampe: derfor tager sagnet hos 
dem denne lidet plastiske skikkelse. 

En hel række af abchasiske opskrifter svarer til hvad vi har 
lært at kende (fra Kabarderne) som type III: kæmpens spors -
mål om landets t i lstand. Den kabardiske opskrift (a) er med­
delt ovenfor s. 17. Vi har fire abchasiske (b-e), alle udmærkende 
sig ved at det ikke er kæmpens vogter, men den besøgende frem­
mede der giver ham svar på hans sporsmål. 

b, abchasisk. „Tausch [den russiske kommissær i Pchiate] havde 
på sin rejse [i Abaserlandet i vinteren 1822—23] hørt fortælle, at der 
er et meget hojt bjærg i Hoj-Kavkasus, måske Elbrus, som gemmer en 
frygtelig afgrund, hvor der undertiden høres stærk lyd af lænker og af 
stonnen. Abaserne fortæller, at en mand af deres stamme berettede at 
han havde steget ned i den og dær havde fundet en uhyre kæmpe, som 
sagde til ham: ,Du jordboer, der er kommen at gæste mig! hvad går 
for sig deroppe? Bliver græsset ved at gronnes? hersker der fred i 
hjemmene? er konen tro mod sin husbond, datteren lydig mod sin mor, 
sonnen mod sin herre'? Da Abaseren1 svarede ja hertil, sagde han: 
,Det er godt. Jeg er domt til endnu at blive her længe'." (Taitbout 
de Marigny, Three voyages in the Black Sea to the coast of Circassia, 

. 1837, s. 187.) 

Atter et småsagn af Nord-Elbrus-arten; men den stærke frem-
skuen mod hans udfrielse er afdæmpet. Samtidig mærker vi til­
nærmelse til den rolle som abchasisk nationalhelt, der helt udfoldet 
møder i abchasiske heltesagn: han interesserer sig venlig for fol­
kets moralske tilstand. 

c, abchasisk. „Hos Abaserne i Kavkasus går et sagn: På det hoje 
bjærg med evig sne (Elbrus) er der på den øverste top en stor rund 
stenplade, og på den ligger fastsmedet, med svære kobberlænker om 
hals, midje, hænder og fødder, en ældgammel mand med snehvidt hår, 
skæg lige ned til fødderne, neglene så lange som ørnekløer, qjnene røde 
og lysende som gloende kul. I årtusender har han siddet og lidt. En­
gang var han en betroet tjæner af den store Tha, udmærket ved from­
hed og forstand; men da han blev hovmodig og trodsig, blev han af 
Tha overvundet i en langvarig krig og smedet fast her. Ingen får ham 
at se to gange; dog ser han gærne besøgende og sporger hver gang om 
tre ting: 1) om fremmede gennemrejser landet, og der er bygget stæder 
og landsbyer i det, 2) om der i hele landsstrækningen findes skoler og 

1 Teksten har her „Tjerkesseren"; dette ord bruges i ældre kilder som 
fælles betegnelse for alle de nordvest-kavkasiske stammer. 



4. SMÅSAGN SYD FOR ELBRUS 4 5 

bornene får undervisning, og 3) om de vilde frugttræer bærer megen 
frugt. Et nægtende svar gor ham meget nedslået." (Globus III, 1864, 
s. 42; mig kun kendt af Henne am Rhyn, Deutsche volkssage, 1874, 
s. 250 nr. 506). 

Den forste del af denne opskrift må modtages med nogen tvivl: 
den stemmer så noje med den kabardiske (a) at den synes boglig 
påvirket af den. Den røber sig også ved sin vildhed som dårlig 
passende til den fredelige slutning. 

Endelig har vi tilsvarende optrin som del af storre, mere 
heltesagnsagtige fortællinger. 

d, abehasisk, „byder den nye enkelthed, at Amiran er af Gud 
lænket til Elbrus ved kilden til den lille flod Hadsilga" [jf. type IV oven­
for s. 20]; herefter type VI: dragen gnaver på hans lænke og den sort­
klædte kvinde fornyer den. „Amiran var bleven opfostret af en Abchaser 
af ætten Zizibajev. Zizibajeverne gik engang opefter langs floden Hadsilga, 
for at opsøge Amiran; dog kunde de ikke komme helt hen til ham; de 
kunde blot høre hans stemme. Stemmen spurgte: Vokser der bregner 
hos jer? Intet vokser der så meget af som bregner, svarede Zizibajeverne. 
Det er en ulykke, sagde Amiran; har I rødhårede mennesker? Vi har 
nogle! Også det er en ulykke; har I også vinstokke der snor sig over 
smalle stier? Ja! Også det er en ulykke. — Man påstår, at dette sidste 
vækker Amirans mishag, fordi menneskene når de går under vinstokkene 
bojer sig for Gud." (RR 199 „ligesom den anden meddelt af hr. 
Demuria"). 

Meddelelsen må betragtes som uddrag af en storre noget helte-
sagnsagtig fortælling. Heltesagnsagtige er hans navn, hans til­
knytning til en bestemt æt, og hans fjendskab mod rødhårede 
mennesker. Fortællingen kræver desuden, at begge disse sidste 
motiver må være udførte nærmere i det forudgående. Endelig 
fremgår det af overensstemmelsen med opskrift e. 

e, abehasisk, heltesagn om Abrskil, meddelt ovenfor s. 31. Abrskil 
udrydder slægterne Ashtba og Kåzba, samt rødhårede folk med blå fijne 
(på grund af deres onde blik); trodser Gud ved ikke engang at boje 
hovedet når han rider under vinrankerne, men endog at udrydde dem. 
Lænket efter Guds bud. Gor sine besøgende landsmænd det sporsmål, 
om slægterne Ashtba og Kåzba endnu lever, og om der endnu findes 
rødhårede folk med blå ojne. Motivet er vævet ind i heltesagnet således 
at besøget opfattes som vennernes forgæves forsøg på at udfri Abrskil 
af hulen. 

Når man ser bort fra slutningsreplikken (og til en vis grad 
indledningen) i den forste af disse abchasiske opskrifter, indeholder 
•de intet om kæmpens løsgivelse ved verdens ende. Man kunde 



46 DEM BUNDNE JÆTTE I KAVKASUS 

tro at de intet havde med Ragnarok at gore, men kun var en 
variant af det vidtudbredte sagnmotiv: kæmpen (jætten) der sporger 
den besøgende om tilstanden i sin gamle hjembygd. Men det 
viser sig at tilknytningen til vor „type III" ikke blot beror på en 
enkelt overgangsform, men på en overensstemmelse i selve sagnets 
hovedpunkt, sporsmålene: 

om siv og lam (a). 
om græs (6). 
om vilde frugttræer (c). 
om bregner (d). 
om vinrankerne gror ud over stierne (d, jf. e). 
Det er den vilde naturs næringskraft der er grundelementet 

og stadig kan bruges som fællesnævner for næsten alle former. 
Vinrankerne har vel fået en ny, religiøs, omvurdering; men den 
stikker så meget af mod omgivelserne at denne tydning allerede 
derved røber sig som fremmed. 

Desuden viser der sig en kres af sporsmål om Abchaser-folkets 
trivsel: om fred og lydighed i hjemmene (b), om byer, samfærdsel 
og skoler (c), — bårne af en etisk-national interesse; og en anden 
mere heroisk-politisk: udryddelsen af de rødhårede mænd og af 
visse slægter (de). Denne sidstes ulige art og ringere udbredelse 
røber det som nydannelser. I besøget hos kæmpen handler 
sporsmålene normalt om naturens tilstand, og de henpeger derved 
på Amirans lænkning i forhold til verdensløbet; og dette optrin er 
den hos Abchaserne hyppigste sagntype. Med andre ord: et 
ragnarok-motiv for egnene især vest for Elbrus, der ud­
viskes ide tde tmere ogmere na t ional i seres og heroiseres. 

Type IV: Ranet af livsvandet. Den nysnævnte abchasiske 
opskrift Hid siger at Amiran er lænket på Elbrus ved floden 
Hadsilgas kilde; og det fremgår af den følgende fortælling om be­
søget, at vejen dertil går fra Zizibajevernes bygd op langs floden 
til dens udspring. Men hvorfor Amiran er lænket på dette sted, 
derom giver overleveringen ingen oplysning; den er „lævn" af en 
tankegang, hvis rette sammenhæng vi må søge andensteds. Sam­
menhængen findes i den tidligere gengivne kabardiske opskrift 
(type IV): i en kløft på toppen af Elbrus findes kilden med livets 
vand; kæmpen baner sig med moje vej dertil, men da lader Gud 
ham lænke lige ved kilden; en grib hakker i hans hjærte, og 
slår ned på kilden hver gang han søger at drikke af den. Vi må 



4. SMÅSAGN SYD FOR ELBRUS 47 

hermed sammenligne den almindelige tro i egnen, at alle kilder og 
søer på Elbrus i kraft af deres nærhed ved guddommen har sæl­
somme kræfter i sig (s. 21). Vi må logisk udfylde sagnet således, 
at Amiran vil trænge frem til flodens hellige udspringssted for at 
vinde den guddommelige styrke, — og da er bleven standset i sit 
formastelige værk. Atter her er da den abchasiske overlevering 
afstumpet form af en type, der forekommer renere nord for Elbrus. 

Type I: Det henlagte sværd. Går vi fra Abchaserne østpå 
til Svanerne, træffer vi et andet af motiverne fra de korte sagn, 
men som del af et storre heltesagn (s. 28 f): Amiran er af deverne 
lænket til en jærnstolpe i en kløft på Elbrus' top; tæt ved ham, 
dog således at han ikke kan nå det, lagde de hans sværd. „Lige 
overfor ham er til samme pæl bundet en tihovedet dev, som også 
anstrænger sig forgæves for at nå Amirans sværd med hånden. 
Men det er kun muligt for dem at nå sværdet, når deres negle 
vokser ud." Derfor skærer Svanerne ikke deres negle de fire 
forste dage af ugen, for at også Amirans kan gro stærkere. Men 
hvergang Amirans negle er voksede lange, kommer deverne og 
skærer dem, advarede ved en lille fugls kalden. 

Fortællingen slutter sig til vor tjerkessiske „type I" af det 
henlagte sværd; den mælder sig som en videre udførelse af dennes 
motiv. Med „type II" af sværdlægningen har den derimod ingen 
særlig forbindelse; denne drejer sig jo helt om et menneskes hjælp 
til at nå sværdet. Derimod genfindes „type II" i en række op­
skrifter østligere i Kavkasus og noje sluttende sig til dennes osseti-
ske form; men da de næsten altid optræder som del af legenden 
om Amiran, bor de behandles sammen med den. Det mærkelige 
ved den svaniske form er derimod 1) at den er indvævet i den 
heroiske form, og 2) at den alene vedkommer den simplere „type I", 
o: er en mere kunstfærdig udløber af den. 

Det kan næppe være tvivlsomt, at den meget sammensatte 
handling i den svaniske fortælling beror på yngre sammenarbejdeise. 
Vi får ikke at vide af hvem og i hvad hensigt deven er lænket 
lige ved siden af Amiran. En naturlig logik vilde snarere kræve 
at de sejrende djævle havde sat deven til vogter af fangen, for at 
hindre ham i at nå sværdet; og en sådan vogter rindes jo også 
i flere (navnlig abchasiske) overleveringer. Endelig er motivet med 
at menneskene skal undlade at skære negle, for at også Amirans 



48 DEN BUNDNE JÆTTE I KAVKASUS 

kan vokse, overflødigt, når dog djævlene stadig kommer og skærer 
dem. De negleskærende djævle og de ikke-skærende mennesker 
synes at være to motiver, der hvert for sig er vokset ud af den 
grundforestilling at han forst kan nå sværdet når hans negle er 
vokset længere. 

Hvorledes det så forholder sig med disse enkeltheder, så 
passer i alt fald grundmotivet „det henlagte sværd" fortræffelig 
til heltesagnet om Amiran. For helten er sværdet og hesten 
uadskillelige ejendele, eller rettere dele af hans eget væsen. I det 
abchasiske heltesagn om Abrskil (s. 32 f) er den raske Arash lukket 
inde i hulen med sin herre, uden at i virkeligheden nogen anden 
grund er til stede end dens samhørighed med ham1; her i det 
svaniske sagn er det henlagte sværd en tantalisk kval for den 
lænkede, tilfojet ham af de sejrende dever; men tillige indeholder 
sværdmotivet den tanke som er så almindelig i folkedigtning, at 
intet er helt umuligt; der er en udvej ud af enhver vanskelighed 
eller pine, selvom den kan synes praktisk at være afskåren. 

Vanskeligere er det at forklare sværdmotivets optræden hos 
den jætteagtige kæmpe nord for fjældet, blandt Tjerkesserne o. fl. 
Sammenhængen turde snarest være, at motivet er opstået på syd­
siden i en mere heroisk digtning om kæmpen og hans strid mod 
deverne, og at det siden har påvirket de mere jætteagtige sagn 
på nordsiden. 

På sydsiden af Elbrus træffes dog ikke blot de motiver, vi 
allerede har mødt på nordsiden, men også nye. På nordsiden 
tænker man kun på hans løsrivelse i ubestemt fremtid, ved „ver­
dens ende", eller man gyser i umiddelbar angst for den stærke 
ødelægger der føles gennem jordskælvet. Vest for fjældet sætter 
man hans komme på afstand: sålænge jorden, bærer sin daglige 
grøde til menneskers næring, så længe véd jætten derinde at hans 
tid endnu ikke er kommen. Men i landet syd for Elbrus sporger 
man: hvorledes kan de magter der har bundet ham 
hindre ham i at bryde sit fængsel? vil han ikke kunne slide 
lænken? vil han ikke kunne rokke pælen? Og det stadige svar syd 
for Elbrus er dette: en overnaturlig vogter holder oje med ham, 

1 Den anvendelse som sagnet g6r af Arash, at den slikker på sin herres 
lænke for at skaffe ham fri, er så kendelig overført fra anden side; se længere 
ned i denne §. 



*. SMÅSAGN SYD FOR ELBRUS 49 

og i det qjeblik da han er ved at rive sig løs sorger vogteren for 
at det standses. 

Sin simpleste form har denne tanke i det nysnævnte svaniske 
heltesagn: hver gang hans negle vokser så lange at han næsten 
kan nå sværdet, kalder en lille fugl ad deverne, og de kommer og 
skærer hans negle. 

To mere udviklede former af dette motiv møder dog: den 
atter nedrammede pæl eller sojle (type V) og den fornyede lænke 
(type VI). 

Type V: Den s t a d i g n e d r a m m e d e soj le . Hos Svanerne 
(lige under Kavkasusmuren, nærved Elbrus), hos Mingrelierne 
(deres sydvestlige naboer) og hos Imereterne (sletteboerne syd 
for dem) råder den forestilling, at kæmpen ikke er bunden til 
fjældet, men til en i jorden nedrammet sojle eller pæl af jærn. 
F. eks. i det nysnævnte svaniske sagn, hvor dog sojlen — ned­
rammet i en kløft på toppen af Elbrus — ikke gor anden gavn 
end at Amiran er bunden til dens ene side, deven til den anden. 
Men i de andre svaniske og imeretiske overleveringer har det den 
form, at kæmpen i sit raseri slår efter fuglen, men hugget rammer 
pælen så den atter synker i jorden. 

a, svanisk (blanding af heroisk og legendarisk form, se ovfor s. 35 
og § 6 H). „Næppe havde han endt disse ord [udæskningen til Gud], 
for bjærget [toppen af et bjærg i Kavkasus] åbnede sig, og han befandt 
sig i en afgrund, bunden med en tung kæde til en jærnpæl . . . Amiran 
rykker i den stolpe han er bunden til; men så snart han er kommen 
så langt, at pælen er lige ved at springe op af jorden, sætter der sig en 
lille fugl på enden af hans stolpe og begynder at skrige: ,Amiran kommer 
løs, Amiran kommer løs!' Af ærgrelse herover svinger Amiran en kølle 
mod fuglen og slår på ny pælen i jorden." (Sv.Mat. XXXII 2, 146, 
„nedskrevet i Kutais efter den svaniske lærer ved præsteskolen i Eutais 
Djonchotzel"). 

b, mingrelsk. „Ameran var en ond mand og en fjende af de for­
nemme. Han havde en stor stok, hvormed han sprang fra det ene 
bjærg til det andet. Fordi han var en ugudelig og vantro mand, hakkede 
en gronspætte i hans stok, så den faldt i dybet og brødes i stumper og 
stykker. Selv blev han styrtet ned i mundingen af Thuartshelix, og på 
den Hojestes bud lukkede to bjærge sig sammen over hans hoved. Ved 
klippernes fod hævede sig to jærnstøtter med lænker, hvormed den 
brødefulde blev bunden. Et brød og et glas vin om dagen blev tilstået 
Ameran, og næppe havde han spist, for brød og vin atter viste sig. 

Ameran sled i sin lænke, og ved sin overnaturlige styrke halte han 
1 Forklares i noten som „bækken Samurzakan". 

Danske Studier. 1913. 4 



50 DEN BUNDNE JÆTTE I KAVKASUS 

lidt efter lidt støtten op af jorden; men da satte en lille hvid fugl, der 
altid vipper med halen, en såkaldt mazakela (vipstjært), sig på toppen af 
den. Kæmpen, som var udstyret med en hammer, blev rasende ved at 
se fuglen altid sidde dær og førte nogle frygtelige men spildte slag efter 
den, ti hvert slag fæstnede kun hans lænker ved at drive støtten dybere 
i jorden". (Gontes mingreliens d'aprés le texte de M. Tsagarelli pro-
fesseur å la Faculté des Langues Orientales å Saint Petersbourg, par 
J.Mourier, 2. éd., Odessa 1883, s. 50; < Tsagareli, Mingrelskie etyudy, 
S. Petersburg 1880, mingrelsk tekst med russisk oversættelse, fra de 
egne der har renest mingrelsk sprog og er mest' fjærnede fra fremmed 
påvirkning1). 

e, mingrelsk (Amiranlegenden opskrift G). „Amiran, Jesu Kristi 
gudson, foreslog en gang sin gudfar at kæmpe med sig. Kristus svarede 
Arairan: Forst vil jeg lægge nogle tråde om dig, som du må rive i 
stykker, og kun derefter vil jeg indlade mig i kamp med dig. Amiran 
gik ind på dette vilkår. Kristus stødte en pæl ned i jorden, bandt tråde 
på den og kastede dem over Amiran. Denne rev i trådene, men de 
gik ikke i stykker; derimod forvandledes de til lænker, på den måde 
var Amiran bunden. Han vil nu befri sig fra lænkerne og river stadig 
i dem, hvorved pælen løftes op. Når et år er forløbet og pælen er lige 
ved at springe op af jorden, kommer en lille fugl flyvende, en mejse 
eller vipstjært (denne regnes hos Mingrelierne for hellig) og' sætter sig på 
pælen. Amiran bliver vred, griber en kølle og svinger den mod fuglen; 
men det lykkes mejsen at flyve væk, og han slår køllen mod pælen; pælen 
går igen ned i jorden, og Amiran forbliver lænket". (Sv. Mat. XVIII 
3, 378, optegnet i Kulashi af Mashurko, lærer ved gymnasiet i Kutais). 

Hos Imereterne knyttes forestillingen ikke til Amiran-navnet, 
men til en mere hjemlig jætteskikkelse: 

d, imeretisk. „I guvernementet Kutais lever et almindelig udbredt 
sagn om en kæmpe Rokapi, der med lænker er smedet til en jærn-
stolpe. Denne kæmpe vil rykke stolpen op af jorden. I heksenatten, 
mellem 14de og 15de avgust, anspænder Rokapi sin sidste kraft og er 
nær ved at nå målet; da kommer en lille fugl flyvende og sætter sig på 
stolpen. Den lænkede slår med en stor hammer på stolpen for at dræbe 
fuglen, men forgæves: fuglen flyver uskadt bort, men stolpen trykkes 
dybere i jorden. Således øder han selv et helt års arbejde. Men når 
det engang lykkes Rokapi at gore sig fri, så kommer verdens ende." 
(RR 197, „fra Imeretien, meddelt af fyrst W. S. Mikeladse i Tiflis"). 

e, imer etisk. „Herskerinden over heksene, Rokapi, blev bunden af 
Gud selv ved hjælp af en jærnlænke til en lang jærnstang der var stukken 
ned i jorden. Rokapi anslrænger sig for at rive jærnstangen op af jor­
den og undkomme; men såsnart hun er lige ved målet, viser pludselig* 

1 Jf. Wardrop, Georgian folktales, s. ix. Opskriften meddelt mig af C. W. 
v. Sydow. 



*. SMÅSAGN SYD FOR ELBRUS 51 

vipstjærten sig, sætter sig på stangen og begynder at vippe med halen, 
men Rokapi tager en mægtig stor hammer og svinger den af alle sine 
kræfter mod den lille fugl, men denne flyver bort, og slaget falder med 
hele sin vægt på stangen, som på ny går ned i jorden til det samme 
sted som for. Således pines Rokapi år efter år, og der er ingen frelse 
for hende«. (Sv. Mat. XVIII 3, 37 < Sv. Mat. IX, 2, 179). 

Om denne Rokapi haves følgende mingrelske oplysninger: 
„Rokapi, gammel kvindelig dæmon, hersker over heksene; hun bor 
på bjærget Tabakhela, hvor hun én gang om året fører forsæde 
ved de onde ånders fest". Et æventyr kender flere søstre Rokapi, 
hver boende på det sjætte bjærg (o: langt fra hinanden); jorden 
skælver når man er i hendes nærhed1. 

VI. Den s l i k k e n d e h u n d og l æ n k e n s fornyelse . I de 
ovenanførte abchasiske heltesagn træffes et andet motiv for kæm­
pens forsøg på befrielse og den stadige hindring deraf. 

Abchasisk a (det ovennævnte sagn fra Hadsilga - floden, s. 20 og 
43). »Hos Amiran findes en drage, som gnaver på lænken. Så ofte 
den er lige ved at gnave den igennem, kommer en kvinde med en sort 
klædning og rører ved den med en stok, hvorved lænken atter bliver 
hel." (RR 199). 

Abchasisk b (ovfor s. 33). Abrskil er fanget af ånderne (»eng­
lene") og efter heksens råd indespærret i en hule ved Tshilou; hans tro 
hest Arash er hos ham. Hesten slikkede på lænken for at gore den tyn­
dere. Den gamle kone vogtede ham, hun måtte ikke give ham mad. 
Men da hun alligevel gjorde det, skabte Gud hende til en hund. Hunden 
kunde kun tage føde i det ojeblik da lænken var ved at slikkes over; 
men når den løb hen at æde blev lænken i det samme lige så tyk som for. 

Den forste af disse beretninger er klar, for så vidt en magisk 
indgriben af en guddomsmagt kan siges at være det. Den sidste 
er forvirret; ojensynlig har fortællingen lidt under at så mange 
figurer skulde anbringes: den tro hest, den vogtende kone og 
hunden. — 

Desuden møder en tilsvarende tro hos folkestammer der bor 
fjærnere fra Elbrus, Georgiere og Armeniere. Hos Georgierne 
møder den dels som slutning på Amiranlegenden (hvorom nær­
mere i § 6), dels som selvstændig tro om Amiran. I armensk er 
det sagn og tro om en afdød konge Ardavast der er forsvundet 
i fjældet Arrarat. Overalt hos disse folk er det en hund (i ar-

1 Tsagarelli, Contes mingréliens s. 25, jf. 34 manden ser sin hustru blandt 
heksene hos Rokapi på Tabakhela. 

4* 



52 DEN BUNDNE JÆTTE 1 KAVSASUS 

mensk: to hunde) der slikker på sin herres lænke for at skaffe 
ham fri. Og overalt er det menneskelige smedes slag der frem­
bringer lænkens fornyelse. Kun en enkelt opskrift af Amiran­
legenden danner på sidstnævnte punkt overgang til Elbrus-sagnene: 

Georgisk G: „Han har sin tro hund tilbage der stadig slikker på 
lænkerne . . . . Men Guds oje lukker sig aldrig: hvert år skærtorsdag 
kommer der en smed op af jorden og smeder fangens lænker sammen 
og gor dem stærkere fast i klippen" K 

Den anden form, hvor de j o r d i s k e s m e d e s s l ag på am­
bolten skærtorsdag morgen fremkalder lænkens fornyelse; findes i 
de andre opskrifter af Amiranlegenden (ABDEF samt II e) og i 
nogle særskilte meddelelser om den georgiske smedeskik: 

a (note til A fra Gori): „Nogle af de georgiske smede anser det 
også nu for deres hellige pligt hvert år om torsdagen i den store faste­
tids sidste uge at slå nogle slag med hammeren på ambolten" (Sv. Mat. 
H 2, 160). 

b: „Uden tvivl hænger denne [armenske] skik sammen med den 
georgiske legende om kæmpen Amiran, de gamles Prometheus, som 
ligger lænket i en hule på Elbrus, men hvis lænker forlængst var blevne 
gennembrudte af hans tro hund, som stadig gnaver paa dem, hvis ikke 
disse tre hemmelighedsfulde hammerslag hvert år gav dem den tidligere 
tykkelse igen. Blot plejer de georgiske smede at udføre dette arbejde 
skærtorsdag morgen". (Das neujahrfest im gouvernement Stawropol, 
i Erman, Archiv filr wissenschaftliche kunde Russiands XV, 1856, s. 146). 
[Magazin des auslandes 1855 nr. 67 > Mannhardt, Germanisehe mythen 
88, synes at være af samme indhold.] 

c (Georgierne). „Også de kalder fangen på Elbrus Amiran. Han 
er fra umindelige tider lænket til bjærget Jalbusa (Elbrus). Den jærn-
lænke hvormed han er smedet fast kan han på ingen måde bryde. I 
hulen hos Amiran findes en hund, som uafbrudt slikker på sin herres 
lænker. På denne måde var han allerede forlængst bleven fri, om ikke 
de georgiske smede hvert år på skærtorsdag slog tre slag på ambolten. 
Ved disse slag får lænken igen sin gamle styrke, og Amiran kan ikke 
fri sig af sine lænker for på Herrens genkomsts dag" (RR 197). 

1 Dulaurier i Révue de deux mondes 1852, 254, „endnu fortalt i Georgien", 
formodenlig efter Emins skrift om de armenske heltesange. Jf. RR197: In einer 
andern variation derselben sage [det georgiske om den slikkende hund og sme­
dene] von h. Emin mitgeteilt wird von Amiran erzahlt, dass am eharfreitag [!] 
aus dem schoss der erde ein schmied emporsteige, der auf die schon dfinn ge-
wordene kette heftig slage; wodurch sie ihre fruhere festigkeit wieder gewinne. 
Darauf verschwindet der schmied um im nåchsten jahr wiederzukommen. — 
Denne sidste tekst stammer altså fra privat meddelelse fra Emin. Skulde mon 
„langfredag" i denne tekst, der ellers slutter sig så noje til <?, bero på en fejl­
tagelse ved mundtlig meddelelse? 



4. SMÅSAGN SVD FOR ELBRUS 53 

d (georgisk). „På bjærget Jalbuz (Elbrus) pines en lænket fange, 
kæmpen Amiran. En trofast hund slikker uophørlig sin herres lænker, 
og den vilde for længe siden have revet dem i stykker, hvis ikke de 
georgiske smede slog tre gange på ambolten hver skærtorsdag morgen. 
På grund af disse slag får lænken sin forrige styrke igen, og Amiran er 
d5mt til forst at udfris på dagen får den anden genkomst". (Sv. Mat. 
XVIII, 3, 381 < P. Nadezdin, Natur og folk på og om Kavkasus). — 
Svarer mærkelig ordret til c. 

Det som de mange opskrifter viser, er hvor ensartet skik og tro er 
over hele det georgiske område. Hunden tænkes overalt slikkende på 
lænken (kun i b gnavende). Altid smedeslagene om skærtorsdag; i le­
gendeopskrifterne kun almindelig antydede, i trosopskrifterne udtrykkelig 
som tre hammerslag på ambolten skærtorsdag morgen; i en enkelt dog 
udførligere: smeden går skærtorsdag i morgendæmringen ned i smedjen 
og slår på fastende hjærte tre slag på ambolten B. Lidt afvigende i Ile: 
„uden at tale med nogen går smeden tidlig om morgenen [skærtorsdag] 
ned i smedjen og laver med nogle få slag et kors, som efter hvad man 
siger skal være godt mod hagelnedslag". — At Amiran engang skal 
komme løs, nemlig paa dommedag, omtales ret sjælden (Ecd); derimod 
vel hans had til smede (og — som følge af „det henlagte sværd" — 
til kvinder). 

Denne type VI, lænkens fornyelse, fører en skikkelse frem, 
som vi hidtil ikke har haft noget sidestykke til: Amirans hund 
der slikker på lænken, for derved at hidføre verdens ende. Vi 
skal siden se at den tilhører en fra Kavkasus-jætten forskellig 
type af verdensødelægger, „det bundne rovdyr". At den er uop­
rindelig i denne forbindelse er klart nok; den spreder opmærk­
somheden bort fra den vælde der findes i selve den indespærrede 
kæmpes skikkelse. 

Samler vi resultatet sammen, da har vi fra bjærgfolkene en 
række overleveringer om den lænkede kæmpe: næsten altid korte, 
en enkelt sluttet handling, eller endnu mindre, en situation. Hver af 
de stammer vi kender møder frem med sin: det er som om fjældet 
kun udstrålede almenindtryk eller motiv, og hvert folk formede det ud 
i anskuelige træk. Den ejendommelige ævne til splittelse, til at 
fastholde særudvikling, som de kavkasiske sprog viser i så grelle 
træk, præger næsten lige så stærkt deres ragnaroktro. Derfor kan 
vi nævne de enkelte sagntyper efter folkestammer, og ikke sjælden 
følge motivets vækst fra situation til sagn hos to nærboende folk: 

„Det henlagte sværd" (type I og ufuldstændig type II): tjer-
kessisk (og en sidetype af I: svanisk). — Den fuldstændige type II 
videre udbredt mod øst: ossetisk-georgisk. 



54 DEN BUNDNE JÆTTE I KAVKASOS 

„Kæmpens sporsmål" (type III): abchasisk og kabardisk. 
„Besøget hos kæmpen": anvendt i type II (tjerkessisk osv.) 

og i „kæmpens spfirsmål" (type III abchasisk). 
„Den hakkende grib" (type IV A): kabardisk (og vestlig-os-

setisk). 
„Lænket ved kilden" (type IV B): kabardisk (og abchasisk). 
„Den nedrammede sojle", med den vogtende vipstjært, simpel: 

svanisk. 
„Den nedrammede sojle", med den vogtende vipstjært, stadig 

slået dybere (type V): svanisk-mingrelsk-imeretisk. 
„Den slikkende hund", med lænkens fornyelse (type VI): A 

overnaturlig fornyer, abchasisk (og 1 georgisk), B smedenes slag, 
georgisk. 

Den ene ejendommelighed, der her viser sig, er motivernes 
stedlige udbredelse: det lille rum, som de fleste af dem bevæger 
sig på. Den anden ejendommelighed er — som allerede tidligere 
berørt — det at der ikke er noget for hele Kavkasuslandet fælles 
billede af kæmpen (ud over det at han er lænket i eller ved fjæl-
del); han optræder snart med grib, snart med hund, snart med 
vipstjært, rækkende sig snart efter sværdet og snart efter kilden, 
snart med en vogter, snart kun med en tilfældig besøgende; men 
kun som enestående tilfælde har han mere end en enkelt af alle disse 
ting. Denne famlen i selve synsbilledet skyldes ojensynlig at han 
kun har så meget attribut som der kan skabes en episk situation 
af. Men ingen af disse stedfødte episke forestillinger har været 
stærk nok til at tage magten fra de andre og skabe et almenbillede. 
Det vilde også være utænkeligt at forklare alle de mange ulige 
typer som afledte af en enkelt; kun som selvstændige udtryk for 
den grundforestilling, jordskælvsjætten skaber, er deres tilblivelse 
forklarlig. 

De episke motiver går i to retninger, tilbageskuende og frem-
skuende; ingen overlevering dvæler alene ved hans pinsel. Enten 
sporger den: hvorfor pines han således? eller hvornår får han 
gjort sig fri? Men af disse motiver er det sidste ulige det stærkeste; 
det andet er indskrænket til blot at omfatte type IV. I egne nær­
ved fjældet påtrænger angsten for den kommende ødelægger (eller 
håbet om endnu at fri sig for ham) ganske opmærksomheden. 

Kort sagt: småsagnene er en række natursagn, allesammen 



5. ARMENSKE HELTESAGN, ARDAVAZT 55 

fødte ud af den almene forestilling om jordskælvsjætten. Nord 
for Kavkasus, nærved fjældene altså, er de enerådende. Syd for 
Kavkasus begynder de at væve sig ind i storre episke helheder, 
men har dog ofte deres gamle selvstændighed; og den bestemthed 
hvormed typernes geografiske områder gor sig gældende, på trods 
af de storre sagndannelsers udjævnende lyst (den fuldtudviklede 
type II, samt heltesagn og legende), viser hvor rodvoksne de er. 

Har småsagn (og småsagnstyper) syd for Elbrus ikke meddelt 
os nogen væsenlig anden forståelse end den som allerede frem­
trådte klarere i de nordlige sagn, har de dog tjænt til at lægge 
grundlaget bredere, og givet et rigt materiale af natursagns over­
gang til storre episke helheder. At disse sydelbrusske sagns en­
kelte træk også spiller en rolle til at følge jættemotivets videre 
vækst på andre steder, vil vi snart få at se. 

5. Armenske heltesagn, Ardavazt og Mher. 

Hos Kavkasus-folkenes sydlige naboer, Armenierne, møder atter 
sagnene om den bundne kæmpe i en afvigende form; knyttet til 
et hjemligt fjæld Arrarat, og til en historisk skikkelse Ardavazt. 
En af kilderne går tilbage til en langt tidligere tid end vore andre 
optegnelser. Sammenhængen med Kavkasus-landene røbes stærkest 
af de slikkende hunde og smedeslagene der fornyer kæden. Jeg 
gor derfor forst rede for opskrifterne af denne tro: 

a Moses af Khorni's Armeniens historie, II bog k. 61: „Gamle koner 
fortæller om Ardavazt at han er indespærret i en hule bunden med 
jærnlænker; to hunde gnaver uafbrudt på Ardavazts lænker , 
og han anspænder sig for at bryde ud og frembringe verdens ende, men 
ved smedenes dr5nende slag bliver lænkerne atter stærke. Derfor 
følger mange smede endnu i vore dage sagnets forskrift og slår tre eller 
fire gange på ambolten, den forste dag i ugen, for — som de 
siger — at fæstne Ardavazts lænker"1 . (Den øvrige del af be­
retningen — fra historien og heltesange — meddeler jeg nedenfor). 

b En anden form meddeles af Emin i noterne til hans oversættelse 
af Moses af Khorni (RR 200): „Der levede engang en armensk fyrste ved 
navn Artavasd; han havde en åndssvag son Shidar. På sit dødsleje 
overgav Artavasd ikke riget til Shidar, fordi han var åndssvag. Derfor 
udbrød uroligheder og hele landet blev hærget. Engang besteg Shidar 
en hest og lod kundgore, at han vilde tiltræde regeringen; men selv 

1 Moise de Khoréne, Histoire d'Arménie, par Le Vailland de Florival, 
Paris, I 293. Mere kortfattet gengivet RR 199 (< Emins oversættelse) og Zs. d. 
vereins far volkskunde XII (1912) 401. 



56 DEN BUNDNE JÆTTE I KAVKASUS 

gav han sig på jagt sammen med en udvalgt skare af ryttere. Men 
knap var han kommen til broen, da en ond ånd griber ham; han styrter 
i vandet og forsvinder. Rytterne udspreder det rygte at guderne har 
grebet Shidar og lænket indespærre t ham i det morke bjærg 
Masis. To hunde, en hvid og en sort , slikker uophørlig på 
Shidars lænker. Ved enden af hvert år bliver lænkerne 
tynde som et hår. Når de brister og Shidar befrier sig, så tilintet-
gdr han hele vor verden. For at hindre det har præsterne påbudt at 
den forste dag i måneden Navassarda skal alle smede, hvad 
arbejde de så er beskæftigede med, give t re slag på ambolten, for at 
Shidars hårtynde lænke atter skal blive stærk, ellers river han sig løs 
og ødelægger vor jord." 

c. I en afhandling om ,Nytårsfesten i guvernementet Stavropol' [o: 
landet tæl nord for Kavkasus], som har stået i det stedlige russiske blad 
og siden er oversat i Erman, Archiv fur wissenschaftliche kunde Russ­
iands XV (1856) s. 144—146, hedder det, at en del af de derboende 
Armeniere har optaget Russernes tid og former for nytårsfest, men „i 
småbyerne Sw. Krest og Edessa har de bevaret mere ejendommeligt". 
,1 tidligere tid begyndte hos Armenierne nytår i Navasart eller august 
måned"; da stænker de vand på hinanden, lader duer og insekter flyve, 
skænker hinanden æg (dette sidste til dels overført til påsken). „Hos 
Armenierne i Edessa og Sw. Krest skal det være overleveret, at sme­
dene i nytårsnat slår t re gange med en hammer på ambolten". 

d. »Hos de persiske Armeniere hersker indtil nu følgende skik: lor-
dagaften, inden smeden lukker sin smedje, slår han af fuld kraft tre 
gange på ambolten" (RR 200, < Emins noter til hans oversættelse af 
Moses fra Khorni1). 

Overleveringerne om smedeskikken fordeler sig altså på et tids­
rum fra 5te årh. e.Kr. indtil nutiden; i indhold viser de en vaklen 
mellem en årlig hamren på ambolten (på den persiske nytårsdag, 
bc) og en ugenlig, enten om aftenen på ugens sidste dag (d) eller 
om morgenen på dens forste (a). Alt dette viser hvor indgroet 
denne skik og den tilsvarende tro er. I de nyere overleveringer 
kender man dog kun skikken, ikke dens forbindelse med nogen 
bestemt mytisk skikkelse. Det er kun i de ældre kilder, at vi 
finder en mytisk beretning som dens forudsætning. 

Fortællingen hos Moses af Khorni lyder i sin helhed således: 
„ Efter Ardashes hersker hans son Ardavazt. Denne fyrste 

fordriver alle sine brødre fra [provinsen] Arrarat og forviser dem 
til distrikterne Aghiovid og Arperan, for at hindre dem i at bo i 

1 Jf. „La méme coutume [som hos Moses af Khorni] subsiste encore å 
Djougha. Emin, Dissert. sur les chants populaires de l'Arménie p. 41 (en ar-
ménien)" (Révue des tråd. pop. XI 134). 



5. ARMENSKE HELTESAGN, ARDAVAZT 57 

Arrarat på de kongelige ejendomme. Kun Diran beholder han 
hos sig som medhersker og tronarving, ti Ardavazt havde ingen 
son. Efter nogle dages regering blev han, da han red over broen 
i staden Ardashad for at drage på jagt efter vildsvin og vildæsler 
ved kilderne til Kine, — forvirret ved et overfald af vanvid, 
styrtede hid og did med sin hest og faldt i en dyb afgrund, hvor 
han fuldstændig forsvandt. 

Følgende sagn forkyndes i sangene fra Goghten om 
Ardavazt : Ved Ardashes' død, siger sagnet, blev efter hedensk 
skik udgydt en mængde blod. Seende dette med sorg sagde Ar­
davazt til sin fader: ,Da du er død og tager hele landet med dig, 
hvad skal jeg da gore? hvorledes skal jeg herske over resterne?' 
Derfor forbandede Ardashes Ardavazt og sagde til ham: ,Når du 
rider ud at jage på det ædle fjæld Massis [o: Arrarat] da skal 
dets tapre beboere tage dig og føre dig hen på det ædle fjæld 
Massis; du skal blive dær og aldrig mere se dagens lys'. 

Gamle koner fortæller om Ardavazt, at han er indespærret 
i en hule bunden med jærnlænker; to hunde gnaver uafbrudt på 
Ardavazts lænker, han anspænder sig for at bryde ud og frem­
bringe verdens ende, men ved smedenes dronende slag bliver 
lænkerne atter stærke. Derfor følger mange smede endnu i vore 
dage sagnets forskrift og slår tre eller fire gange på ambolten den 
forste dag i ugen, for, som de siger, at fæstne Ardavazts lænker. 
Men sandheden er det som vi ovenfor har fortalt. 

Man siger endvidere at ved Ardashes' fødsel skete der en 
ulykkelig hændelse. Kvinderne af Astyages' æt gik for at have 
kastet en ond skæbne på Ardavazt; derfor forfulgte Ardashes dem 
på tusend måder. Følgende fortælles i sagndig'tene: drage­
ætlinge bortførte den unge Ardavazt og satte en dæmon i hans 
sted. Men denne efterretning synes mig bekræftet ved at Ardavazt 
fra sin fødsel indtil sin død var besat af vanvid. Hans broder 
Diran arvede kronen." 

Moses af Khorni er Armeniens ældste historieskriver. Hans 
historie (,Det ædle Armeniens slægtrække') går til 441, han skal 
selv være død o. 487. Som banebryder for en ny boglig dannelse 
støttet på græsk og kristen kultur forfattede han sit store historiske 
arbejde, dels på grundlag af fremmede skrifter, dels af hjemlige 
digte og sagn som han ofte anfører ordret. Særlig de historiske 
digte fra Goghten, det østligste, senest kristnede af de armenske 



58 DEN BUNDNE JÆTTE I KAVKASUS 

landskaber, anfører han oftere som sine kilder. Der er i nyere 
tid rejst tvivl om ægtheden af hans skrift; man har henført det 
til 8de årh., og ment at forfatteren selv har lavet sine citater af 
heltesange1. Men så vidt jeg kan se, er denne mening ikke trængt 
igennem. For undersøgelserne af hans folkeoverleveringer har dette 
sporsmål dog noget ringere betydning; i dette tilfælde kan vi ved 
hjælp af mange andre kilder vise at hans meddelelser virkelig har 
lydt på folkemunde. Men med hensyn til sagnenes historiske 
grundlag er karakteren af hans værk naturligvis af betydning. 

Et par oplysninger om den historiske sammenhæng vil være 
nødvendige til fuld forståelse af den nu meddelte beretning. Ar-
dashes herskede — ifølge vor krønikeskriver — i 41 år over Ar­
menierne; han var samtidig med Trajan og Hadrian, og en trofast 
vasal af Romerne. Han ordnede sit lands forhold og fremmede 
dets næringsveje. Hans begravelse foregik med enestående pragt: 
en mængde af hans yndlingshustruer og trælle ofrede frivillig deres 
liv; hans båre var af guld, trone og leje af fint lærred, hans kappe 
guldvævet, kronen var sat på hans hoved og sværdet foran ham; 
i sorgefesten deltog en umådelig skare af kongeætlinge, hovdinger, 
krigere, sorgeklædte unge piger, grædende kvinder og af hele folket; 
rundt om hans grav fandt de frivillige aflivelser sted. Det er dette 
der sigtes til i det ovennævnte digt, hvor Ardavazt klager for sin 
fader (o: sin faders ånd) at han har gjort hele landet øde, og hvor 
han til straf derfor bjærgtages af fjældets ånder. 

De af Moses citerede sange må have været fyldige og stærkt 
lovtalerske; ofte synes deres tilblivelse at have ligget nær ved de 
historiske begivenheder2. Dette coghtenske digt har i så henseende 
samme karakter: Ardashes' kostbare begravelse har sikkert mere 
interesseret.den nærmeste eftertid end fjærnere tider. 

Hvad Moses fortæller som selve de historiske begivenheder 
synes at være ret pålidelig historie. Som hjemmelsmand for den 
udførlige skildring af Ardashes' død og jordefærd anfører han en 
græsk forfatter, Ariston af Pella; og han gor i det hele indtryk af 
at være velunderrettet. 

1 Révue des traditions populaires XI 223, med Iiteraturhenvisninger. 
2 Jf. Lalayantz, Les anciens chants historiques et les traditions populaires 

de l'Arménie, Révue des traditions populaires, XI, 1896, s. 1—14 (alm.), 129—38. 
337—Bl (s. 1—2 Iiteraturhenvisninger; s. 132—38 Ardavazt); É. Dulaurier, Les 
chants populaires de l'Arménie, Révue des deux mondes, 1852, april, 224—55. 



5. ARMENSKE HELTESAGN, ARDAVAZT 59 

Om Ardavazt hører vi, foruden skildringen af hans kortvarige 
kongetid, at han i sin faders sidste tid ved kampe ryddede de 
hovdinger af vejen, som hans fader havde støttet sig til. Det er 
i samklang dermed at han giver sine brødre ejendom i landska­
berne syd for Arraratbjærget, men holder dem borte fra hoved­
staden1. 

Om hans død har vi hos Moses af Khorni tre forskellige be­
retringer, som synes at være lige så mange trin i sagnels udvikling: 

1) Krønikeskriverens egen fremstilling, som vi har grund til 
at betragte som historisk rigtig: Ardavazt bliver greben af vanvid, 
da han rider ud af sin hovedstad for at jage på Arrarat, han 
styrter da fra broen ned i dybet med sin hest og ses aldrig mere 
siden. Historisk er endvidere hans fjendske forhold til hovdinger 
og brødre. Mindst klart er sporsmålet om vanvidet; den snart 
efter citerede overlevering lader ham være vanvittig fra fødselen 
af. Men da sagn mere grunder sig på begivenhed end på perso­
nernes indre tilstande, ligger dette sporsmål udenfor vor opgave. 
Hans levetid falder midt i 2. årh. e. Kr. 

2) Historisk digt fra en nær eftertid: han bliver indfanget af 
ånderne på bjærget Arrarat og skjult i bjærget; det opfattes som 
hans fader Ardashes' forbandelse fordi sonnen ikke undte ham 
den kostbare jordefærd. — Endvidere har de historiske sange et 
andet mytisk træk: væsner af slangeæt har forbyttet ham i hans 
barndom og lagt en skifting i hans sted. Dette sagn skal vel 
forklare hans grumhed, og måske hans vanvid. En variant dertil 
er det, at kvinder af Astyages's æt har forhekset ham. Astyages 
er efter Moses af Khornis sprogbrug betegnelse for den i Demavend 
indesluttede trolde- og slangekonge (Azi-Dahaka); og det hele er 
en mere rationalistisk variant til det i digtene indeholdte skifting­
sagn. Men sådanne rationalistiske varianter til de meddelte digte 
findes oftere hos Moses af Khorni, og synes kun at være hans 
eller hans hjemmelsmænds omfortolkning af sangenes indhold. 

3) De gamle koners fortælling at han er indespærret i Arrarat, 
og at hunde gnaver på hans lænker for at han skal kunne komme 
ud og hævne sig ved at ødelægge verden; samt smedenes skik at 

1 Mærkelig nok fortæller Moses af Khorni det samme om hans navne, 
kong Ardavazt I, at han ved sin tronbestigelse forviste sine søskende til de 
samme landskaber og at han hengav sig til jagt (I p. 22). Efterretningen synes 
dog at passe bedst på den yngre Ardavazt. 



60 DEN BUNDNE JÆTTE I KAVKASUS 

slå på ambolten for at hindre det. Begge dele eksisterede i 5te 
årh. men synes da at være gamle. 

Foruden de tre hovedkilder som Moses af Khornis tekst rum­
mer, har vi endnu en beretning, der maa være hentet fra en eller 
anden krønike (overfor meddelt som b). Den lader som om den 
var velunderrettet; men når den gor Ardavazt til faderens navn, 
er det en grov forveksling; og når den henfører den indre strid, 
til den unge konges regering, er det næppe rigtigt (om stridens 
personer véd den intet nærmere). Dens historiske del er i øvrigt 
som en afbleget gentagelse af Moses af Khornis krønikestykke. 
Når det hedder at „rytterne udspredte det rygte", vil det vistnok 
sige at forfatteren kendte et sådant „rygte" o: en folkeoverlevering, 
og at han gengav dette „rygte", vel ikke med fuld nøjagtighed, 
men således som han mente det oprindelig havde lydt, altså snarest 
rationaliserende det i enkeltheder. „Rygtet" går forst og fremmest 
ud på at guderne har indespærret kongen i fjældet Masis; det er 
altså en variant til hvad sangene fra Goghten indeholdt, at dæ­
monerne indespærrede ham i Masis. Næppe dog en umiddelbar 
affødning af teksten (kvadet) hos Moses, men en folkeoverlevering 
af lignende indhold: her hvor han optræder som kommende ver-
densødelægger, må man sætte guderne som årsag til hans fængs­
ling. Og om verdensødelæggeren havde denne kilde en egen over­
levering; det viser den afvigende form af smedeskikken. 

Ardavazts død må sættes midt i 2. årh. e. K. Under det 
umiddelbare indtryk af hans forsvinding må det sagn være opstået, 
at han er bjærgtagen i Arrarat1. Hermed stemmer det at kvadet 
har nøje kendskab til andre historiske begivenheder: Ardashes' 
pragtfulde begravelse. Det samme eller et andet kvad har kendt 
hans vanvid og måske hans fjendskab til brødrene. Endelig ligger 
de gamle koners og smedenes fortællinger om hans komme til 
verdens ende adskillig forud for o. 450, formodentlig også forud 
for Armeniens kristning (beg. af 4de årh.). 

Vi kan således tidsfæste det armenske heltesagns udvikling til 
tiden o. 150—300, deraf sangene i den tidligere del, ragnarokmo­
tivet noget senere, — et tidsfæste der er af betydning for hele 
vor bestemmelse af „den bundne jættes" udvikling. 

Det er uomtvisteligt at den armenske overlevering i én hen-
1 Jf. også at troen på kejser Frederik som bjærggemt helt stammer fra. 

at samtiden ikke blev kendt med Frederik II's død og begravelse. 



5. ARMENSKE HELTESAGN, ARDAVAZT 61 

seende hænger sammen med den georgiske: den fornyede lænke. 
Hundens (i armensk: to hundes) slikning på kæmpens lænke fore­
kommer kun syd for Kavkasus, fyldig hos Georgierne, sparsomt 
hos enkelte af de vestligere stammer; smedenes hammerslag kun 
i georgisk. Her er en overførelse fra Georgiere til Armeniere eller 
omvendt en uundgåelig nødvendighed. 

Selve fortællingen om Ardavazt har derimod ingen tilslutning 
til den georgiske Amiran-legende; dennes episke motiver og kristen­
religiøse forudsætninger er Ardavazt ganske fremmede. 

Men indenfor selve den armenske overlevering er der en spalt­
ning. For den nære eftertid var det en umulighed at tænke sig 
den på jagten forulykkede unge konge som kommende verdens-
ødelægger og at mobilisere alle Armeniens smede til at hindre 
hans løsrivelse. Og til handlingen i sangen fra Coghten lader der 
sig ikke foje nogen slutning af denne art. Med andre ord lænkens 
fornyelse er i forhold til Ardavazt en yngre tilsætning. 

Netop en tilsætning, ikke udvikling; der er ingen indre forud­
sætning i den unge konges sagnskikkelse, der kunde føre til at 
betragte ham som verdensødelægger. Det er forestillinger udefra, 
o: fra Kavkasus, der smitter af på ham fordi de engang er vante 
til at hægte sig ved den bjærggemte kæmpe. 

Hertil svarer det at Armenien ligger yderst i kresen af Kav-
kasuslandene. Vi har set det store spredningscentrum ved Elbrus, 
de svagere ved Kasbek og andre fjælde; og yderst i dette sagn-
og tros-område træffer vi nu Armenien. Vi har set trostypernes 
famlende udformning omkring Elbruscentret, indtil sagndannelsen 
har nået den karakteristiske form med smedeslagene og beholder 
den over et stort område. Også i så henseende går vejen fra 
Elbrus og Kavkasus udefter. 

Selve Ardavazt-sagnet har i sin ældste form, sangen fra 
Goghten, intet med lænkens fornyelse at gore; og den kunde efter 
sin natur ikke have med det at gore. Men også i denne skikkelse 
har det sammenhæng med Kavkasussagnene. Helten der ridende 
på fjældet indespærres af de dær boende dæmoner er jo hoved­
motivet i den sydkavkasiske heltetype, i primitiv form knyttet til 
Hashenk i Kasbek, i fyldigere til Amiran (eller Abrskil). Ganske 
vist spiller forestillingen om den bjærggemte helt også en stor rolle 
i persisk (se ndfor § 25); men troen på at han er indespærret af 
de på fjældet boende trolde synes at være et særkende for denne 



62 DEN BUNDNE JÆTTE I KAVKASUS 

vor sagngruppe. Opfattelsen af Ardavazt som bjærgtagen er da 
fra f6rste færd af påvirket af Kavkasus-sagnene, af Amiran, og 
dette berøringspunkt har da draget ragnarokforestillingen og lænkens 
fornyelse efter sig. 

Vi får herved holdepunkter for tidsbestemmelse af en del af 
Kavkasussagnene. Ardavazts bjærgtagning må være opstået nær 
efter hans død, altså endnu i 2. årh. e. Kr. Heltesagnets grund­
motiv, den af dæmonerne indespærrede helt, må altså være ældre 
i sit udspring. Vor type VI (den slikkende hund og smedeslagene) 
må i 3dje til 5te årh. være indvandret i Armenien og overført på 
Ardavazt; dens forudsætning, Elbrus-kresen, må da være opstået 
i løbet af endnu fjærnere tidsaldre. 

Ardavazt er dog ikke den eneste, der hos Armenierne bærer 
ragnarokstanken. „Hos de tyrkiske Armeniere findes et lignende 
sagn. Øst for fæstningen Wan strækker sig en bjærgkæde med 
tre spidser; den mellemste af dem kaldes for Mhers port. Den 
dannes af en afsleben klippe i form af en port, en sort vædske 
drypper ned på den fra oven. Sagnet beretter, at bag denne 
port er efter Guds bestemmelse Mher og hans hest inde­
lukkede. Bag porten findes et hjul der drejer himmel 
og jord. Mher s t i r rer stadig ufravendt på hjulet. Når 
hjulet står stil le, skal Mher udfris; han kommer så frem 
og ødelægger verden"1 . 

Mher, son af David, er en fremtrædende skikkelse i den ar­
menske heltedigtning, således som denne lever i vore dage på 
landsbyfortællernes læber; en ejendommelig blanding af iranske 
og andre fremmede elementer med nogen grad af hjemlig over­
levering2. Det sædvanlige hovedoptrin i hans liv er det, hvor en 
fjende er lige ved at overvinde ham; da blotter Mhers hustru sit 
bryst og lover modstanderen at hvile ved det om han skåner Mher; 
men da fjenden ser op, får Mher ham i det samme fældet. Ra­
sende over det ublufærdige i sin hustrus list rider han i syv år 
alverden omkring, indtil ,den aldrende jord' ikke mere vil bære 

1 RR 201, uden kildeangivelse; ordret ligeså Lalayantz (Révue d. tråd. 
pop., XI) s. 135, ,meddelt af den ærværdige fader Servantztiantz", men stammer 
måske kun fra RR. 2 Se om denne: Chalatianz, Die armenische heldensage, 
Zeitschrift des vereins fur volkskunde, XII, 1902 (om Mher s. 269—71 og 401). 
Jeg følger Chalatianz's fremstilling af forholdet mellem Mher og Ardavazt. 



5. ARMENSKE HELTESAGN, MHER 63 

ham1. „På hans bon indelukker Gud ham i klippen ved Wan, 
hvor han findes endnu den dag idag og vel lige til dommedag. 
Sagnet om denne beromte klippe, der er noje knyttet til Mhers 
navn, lever endnu hos indbyggerne i Wan. Efter folketroen åbner 
klippen sig engang om året, om natten for Kristi himmelfartsdag, 
og den indelukte helt ser ud i verden." 

Sagnhelten Mher er opstået af den oldpersiske solgud Mithra 
(jf. nypers. mihr, sol), eller rettere: denne som den sejrende lysgud 
besungne skikkelse har afgivet sit navn til armensk heltedigtning, 
som derom har skabt et livsløb med de for heltedigtningen ka­
rakteristiske træk. Vi ser endvidere, hvor let overleveringen svejer 
imellem om han blot er den bjærgtagne helt, eller han tillige er 
verdens kommende ødelægger. Ikke fordi disse begreber i sig selv 
er så ensartede; men fordi det viser, hvor ladet disse egne er med 
forestillinger om den løsbrydende jætte i fjældet. Nærmere bestemt 
er forbilledet for Mher den georgisk-armenske forening af poetisk 
helt og ragnaroksjætte; allernærmest selve Armeniernes Artavazd: 
begge styrter ud i vildt ridt og indelukkes i fjældet. 

Et enkelt af de andre optrin i Mhersagnene må også nævnes. 
Den unge Mher med sin ustyrlige legemsstyrke lægger al stadens 
ungdom øde, og fornemme borgere kommer til kongen med klager, 
men heller ikke han kan magte sonnen, og han forbander ham da 
til at dø sonneløs. Også Ardavazt dør ung og sonneløs som følge 
af sin faders forbandelse, — efter fremstillingen i det gamle helte­
digt. Man vilde vente at det var til forsvinding i fjældet, faderen 
forbandede ham; men optrinnet er os kun at finde i en overle­
vering af Mhersagnet, hvor bjærgtagning ikke kendes. Naturlig 
sagnlogik vil ellers kræve, at når bjærgtagningen kendes, så må 
den som hans livs hovedbegivenhed være frugten af hans faders 
forbandelse. 

Lidt senere (indenfor samme overlevering af Mhersagnet) fore­
kommer det optrin, at Mher går til sin faders grav og klager over 
at han er fordreven fra hjemmet; en stemme høres da ud fra 
graven, som råder ham at drage til Aleppo; undervejs vinder han 
en brud, og i Aleppo overvinder han kongen og sætter sig på 
tronen. Motivet at klage for sin afdøde fader over sit livs van-

1 Lignende motiv i russisk kæmpevise om Svjatogar: jorden vil ikke mere 
bære ham og han lægger sig til hvile i kisten der lukker sig over ham. 



64 DEN BUNDNE JÆTTE I KAVKASUS 

skæbne er atter et lighedspunkt med Ardavazt-digtet. Hvad der 
er enhed i Ardavazt-digtet, er splittet i stumper i Mhersagnet. 

Hovedbegivenhederne i Ardavazts liv var ellers den voldsomme 
fremfærd mod hans faders gamle venner og hans egne brødre. 
Dette — skulde man vente — var grunden til Artasches' forbandelse 
af sin son; men digtet, som vi har det, lader ham vredes over de 
umådelige omkostninger ved hans faders jordefærd, — rimeligvis 
fordi disse scener' har været følt nært og stærkt af digteren. Vi 
tor dog antage, at Ardavazts grumhed og voldsomhed ikke er 
bleven ukendt for sagndigtningen, som gik tilbage til hans nær­
meste eftertid; men i så fald må dette motiv også have tiltrukket 
faderens forbandelse. Det er i hvert fald denne sammenhæng, der 
forefindes i Mhersagnet, blot at vi i stedet for de bestemte histo­
riske skikkelser — stormænd og kongesonner — finder et af helte­
digtningens gængse optrin: den stærke yngling der i sin voldsomhed 
lemlæster eller dræber de jævnaldrende. Vi tor vistnok da slutte 
tilbage, at sagnet om Ardavazt har indeholdt forbindelsen af hans 
to livsbegivenheder: voldsomheden mod stormænd og forsvindingen 
i Arrarat, således at hans faders forbandelse udgjorde bindeleddet 
imellem dem, — men at denne forbindelse nu kun foreligger os 
som genklang i Mhersagnet. 

Vi tor i alt slå fast, at udviklingen er gået fra Ardavazt til 
Mher, fra den ældre sagnhelt til den yngre; at sagnet om den 
indespærrede verdensødelægger ligeså har vandret regelmæssig syd-
efter: fra Elbrus til Arrarat, fra Arrarat til klippen ved Wan. 

Tyngdepunktet i digtningen om Mher ligger i hans storværker, 
bjærgtagningen er en tilgift. Sagnet viser os den stærkest gennem­
førte udvikling af den oprindelige ragnaroks-jætte til heltedigtningens 
sædvanlige helt. Amiran (opr. Ahriman, som det snart vil ses), 
Ardavazt og Mher er trinnene på denne vej. 

Spredningen fra det givne centrum og hånd i hånd dermed 
omdannelsen, har gået sin jævne gang. 

6. Amiran-legenden. 

Georgierne er blandt Kavkasusfolkene det talrigste og i kultur 
mest fremskredne, siddende inde med gammel kristelig og ridderlig 
dannelse. Hos dem træffer vi sagnene om den bundne jætte i 
den religiøst mest udviklede og poetisk mest hojtstående form; den 
kan under ett benævnes Amiran-legenden. Dens væsenlige 



6. AMIRAN-LEGENDEN 65 

punkt er den sejrsstolte kæmpes udæskning af Gud, efterfulgt af 
at Gud lægger ham i lænker i fjældboligen, sædvanlig efter en 
sejr der viser Guds uendelige overlegenhed i snille og magt. Den 
er stærkt udbredt blandt Georgierne, eller rettere i de to georgiske 
landskaber der ligger Kavkasus nærmest: Gori i nordvest og Telav 
i øst. Desuden optræder den længere vestpå hos de med Georgi­
erne nærmest beslægtede folk Mingrelier, Imereter og Svaner, men 
dog som mere sparsom variant til de dær rådende heltesagns-
agtige Amiran-sagn. 

Vi har ni opskrifter af denne type. Jeg nævner dem i det 
følgende med de samme bogstavmærker som Krohn 147 ff (A—F) 
og fortsætter dernæst rækken videre (G—J). 

A, georgisk (fra Gori 1881). [Forste og storste del er heltesagnet 
om Amiran; ovenfor s. 36. 2) „Jesus Kristus viste sig og døbte dren­
gen"]. 6) Kristus udæsker ham. „Så begyndte Amiran at prøve 
sine kræfter, også på almindelige folk, iblandt dem dræbte han mange 
kristne. Men Jesus Kristus gjorde hurtig ende på hans sidste kæmpe­
værker. Kristus åbenbarede sig engang på jorden i almindelig men­
neskeskikkelse og opfordrede Amiran til tvekamp." 7) Tvekampen; 
fængslet ved list: „De to kæmpende begav sig op på et af de h6je 
kavkasiske bjærge; her tog Herren en rem i hænderne, tog den om 
halsen og rev den hurtig i stykker: dette gjorde Amiran også, men hans 
rem forvandlede sig til en mægtig kæde, og den hidtil uovervindelige 
kæmpe fandt sig pludselig lænket ved himmelsk kraft." 8) Fange-
stedet: „I det samme ojeblik, hvordan det nu end gik til, skød et 
meget hojt bjærg frem med et jærnhus indeni. Amiran, lænkel med 
kæden, blev af Jesus Kristus indespærret i dette hus." 8) Lænkens 
fornyelse: „Og nu lever han stadig dær, og han har til sin tjæneste 
kun en trofast hund, som uafladelig fra år til år slikker kæden for at 
gore den så tynd at Amiran let kan rive den i stykker og befri sig. Men 
hvert år på skærtorsdag går enhver smed til ambolten og slår nogle 
slag på den med hammeren, hvorved lænken på Amiran igen får sin 
forrige storrelse." (Sv. Mat. II 2, 158—60, opt. af A. Djavachov). 

B, georgisk (fra Telav). 1) Guds gudson: „Ambri var en be-
romt kæmpe som slet ingen i verden kunde overvinde. Amiran var 
Guds gudson og udmærkede sig ligeledes ved overordentlig kraft og be­
hændighed, således at han havde overvundet såre mange helte og be­
gyndte at gore sig rede til kamp med selve Ambri." 2) Den døde 
kæmpes arm: „Da Gud erfarede sin gudsons hensigt, blev han urolig, 
da han var overbevist om, at Ambri vilde sejre over Amiran, og for 
ikke at påføre sin gudson nogen skam sendte han forst døden til Ambri, 
for at de ikke skulde mødes og komme i tvekamp. Da Amiran kom til 
det sted hvor Ambri boede, førte man allerede denne på en stor slæde 

Danske Studier. 1913. 5 



66 DEN BUNDNE JÆTTE I KAVKASUS 

til jordefærden. Amiran blev i hoj grad forbavset og stod tvivlrådig. I 
dette ojeblik bemærkede den døde kæmpes mor, at hans hånd var gledet 
ned fra brystet og slæbte på jorden; hun bad Amiran om at komme og 
løfte den op. Amiran adlød, gik hen til slæden og tog i Ambris hånd. 
Men hånden var så tung at han med al sin kraft ikke kunde løfte den. 
Da moderen så hans magtesløshed, vendte hun sig til ham med denne 
spot: Du, ulykkelige, vilde indlade dig i kamp med min son uden at 
kunne løfte blot hans ene døde hånd! Amiran skammede sig over sit 
uheld og begav sig til sin gudfar, nemlig Gud . . . Men Ambris moder 
fik ved alle sine tjænestefolks Hjælp bragt den dødes hånd i lave og 
førte liget bort, hvor det skulde, og overgav det til jorden. Da Amiran 
kom til Gud, talte han sålunde: Hvad skal det gælde, Gudfar! du for­
sikrede mig at ingen kunde overvinde mig, og nu kunde jeg ikke engang 
løfte den døde Ambris hånd. Ja min lille son, sagde Gud, nu kan i 
virkeligheden ingen overvinde dig: derfor var det jeg tog livet af Ambri!" 
3) U d æ s k e r G u d : „Amiran følte sig beroliget og fortsatte: Far, giv 
mig lov til at kæmpe med dig! Gud svarede til det: Se jeg har friet 
dig fra den skam at blive overvunden af Ambri; det er dig nok, men 
[4) t v e k a m p , fængs l e t ved l i s t ] hvis du vil prøve din kraft, så er 
her en snor og en pæl, slå pælen i jorden, og bind derefter den ene 
ende af snoren til pælen og den anden til dit ben, og træk til, vi vil så 
få at se om du er i stand til at bryde denne tynde snor! SåsnartAmiran 
havde fulgt opfordringen, skabte Gud øjeblikkelig snoren til en stærk 
jærnlænke, og pælen til en tyk jærnstolpe, og således fandt Amiran sig 
pludselig stærkt lænket"1. 5) F a n g e n s t i l s t a n d : „Da Amiran var 
bleven lænket med de stærke kæder til jærnpælen, indesluttede Gud ham 
i en særlig indretning: Amiran blev indelukket i en klippehule med 
stærke dore, der efter Guds vilje snart kunde åbnes og snart lukkes. 
For at Amiran ikke skal dø af sult, holder han i den ene hånd et 
stykke brød, i den anden en kande vand, og begge dele kan ikke slippe 
op. I nogen afstand fra kæmpen, netop sådan at han ikke kan nå der­
hen med hånden, ligger hans sværd hvormed han vilde kunne slå sine 
lænker i stykker, hvis han kunde tage det med hænderne. Desuden er 
der hos Amiran en hund, som uafladelig slikker lænken med sin tunge. 
Men brødet, vandet, sværdet og hunden — alt dette er blot forførerske 
håb for at holde liv i den døende Amiran." 6) L æ n k e n s f o r n y e l s e : 
„Rigtignok bliver skærtorsdag, ved hundens ihærdige slikken, Amirans 
tykke kæder gjorte så små som et tyndt hår; men ved morgendæmringen 
den dag går smedene overalt forsætlig ned til deres smedjer og slår på 
fastende hjærte nogle gange med hammeren på ambolten; hvad der har 
til følge at Amirans lænker igen bliver store og hundens arbejde på ny 
begynder." 7) B e s ø g e t i h u l e n , han presser blod og mælk af brødene; 

1 Opskriften tilfojer: ,Siden den tid er Amiran rasende ond for det forste 
på smedene — som laver lænker — og for det andet på kvinderne som laver 
snore; og hvis han nogensinde bliver befriet fra sine lænker, hævner han sig 
grusomt på dem for sine lidelser." Men dette hører rettelig til tillægsoptrinene 
(lænkens fornyelse, og det henlagte sværd, se s. 67 øv.). 



6. AMIRAN-LEGENDEN 67 

8) det henlagte sværd, hente plovrem, en kvinde får ham til at 
åbenbare sin hensigt. „Og ve kvinderne, såvelsom smedene, hvis det 
nogensinde lykkes ham at udfri sig fra fangenskabet! Men smedene og 
kvinderne véd det godt, og derfor glemmer de forste aldrig deres pligt 
på fastende hjærte at slå med hammeren på ambolten skærtorsdag, og 
de andre passer noje på at ingen skal hjælpe Amiran." (Sv. Mat. 
XVII 2, 139—43; ved lærer ved gymnasiet i Telav J. Stepanov). 

C, ovenfor s. 50 (guv. Kutais). 1) Kristi gudson, 2) udæsker 
Gud, 3) fængsles ved list: tråd om ham bunden til pæl, 4) vip­
stjærten på pælen og Amirans hammerslag. (Sv. Mat. XVIII 3, 378). 

D, mingrelsk (guv. Kutais). 1) Udæsker Gud. „Man siger at 
Amiran var meget stærk, og at ingen kunde overvinde ham. Engang 
sagde han, at han var i stand til at besejre Gud." 2) Tvekamp, 
fængslet ved l is t : „Næppe havde han udtalt disse ord, forend en 
gammel mand viste sig, siddende på en klippe. Da kæmpen fik oje på 
ham, vendte han sig straks til ham og opfordrede ham til tvekamp. 
Men den gamle så på Amiran med foragt og sagde til ham: Skulde jeg 
give mig til at kæmpe med en sådan grønskolling ? nå, lad det nu være 
som det er, jeg prøver forst din styrke! Derefter gav han Amiran en 
nål og en tråd idet han sagde: Træd tråden ind i nålen, stik nålen i 
klippen, og kast tråden om dig selv: hvis du river tråden i stykker 
uden at brække nålen, vil jeg kæmpe med dig; Amiran gjorde som den 
gamle forlangte og trak tråden i. Men den forvandlede sig til en lænke 
og nålen blev til en pæl; oldingen forsvandt." 3) Det henlag te 
sværd: hyrde, skaffe kæder, konen får ham til at se tilbage, „i samme 
ojeblik skjultes Amiran af tåge." 4) Lænken fornyet: „Hos Amiran 
er der en lille hund, som hele tiden slikker den lænke der binder fangen. 
Når skærtorsdag indtræffer, er kæden ved hundens slikken lige ved at 
briste; men den dag slår smedene med hamrene på ambolten og lænken 
bliver på ny tyk. Hvis Amiran kommer løs, så vil han slå alle kvinder 
og smede fordærvet." (Sv. Mat. XVIII 3, 379, fra Satshikvamo, i en 
samling sagn „fra guv. Kutais og Tiftis" ved M. Mashurko). 

E, georgisk (ovenfor s. 38 f). 1) Sælsom fødsel, 2) Kristi gudson, 
3—7) Amiran-æventyret, 8) løfter kæmpens ben, 9) udæsker Kristus, 
bindes ved den i jorden stukne stok, 10) ligger under Kasbek ogGergeti; 
11) slikkende hund og smedeslag, 12) det henlagte sværd [uden hand­
ling], 13) bjærget åbner sig [uden] handling], 14) stedfæste: dragen; 
15) spådom om udfrielse og kamp mod dæmonerne. (Sv. Mat. XXXII 2, 
158—67). 

F, georgisk. 1) „Amiran var Guds gudsSn 1 og besad en uhyre 
styrke". 2) Fængsle t ved list: „Engang stak hanen lang stok i jor-

1 I teksten står „livegne"; men det beror (som Krohn 149 gor opmærksom 
på) på misforståelse af to nærlydende russiske ord. 



68 DEN BUNDNE JÆTTE I KAVKASUS 

den og bød enhver forbigående at drage den op, under trusel at det 
skulde koste ham hans hoved om han ikke udførte det. Men stokken 
var stukken så dybt ned i jorden, at ingen var i stand til at drage den 
op, og Amiran dræbte uden skånsel alle. Da steg selve Gud ned i 
skikkelse af en olding og gik forbi Amirans stok. Amiran råbte til den 
gamle: Vent! træk stokken op, eller jeg slår dig ihjel! Gud svarede: 
Hvad forlanger du af en gammel mand? hvordan skal han trække 
stokken op? Som en rasende løve styrtede den vrede Amiran over ol­
dingen. Men hurtig trak denne med en eneste finger stokken op, og 
forbandede Amiran." 3) F a n g e s t e d e t : „Gud lænkede ham dernæst 
og kastede ham ind i et glashus som han skabte på toppen af bjærget1. 
Amirans sværd blev lagt hos ham i nogen afstand. Husets port åbner 
sig en gang hvert hundrede år". (Ved opskriftens slutning: „Nu kalder 
man bjærget, som findes i Dshavalandet, ,Amirans bjærg'; for resten kal­
der man også Elbrus og Arrarat Amirans bjærg"). 4) L æ n k e n for­
n y e s : „Amiran havde en lille hund der hver dag slikkede på lænken, 
så at den skærtorsdag var lige ved at briste; men på denne dags morgen 
slog smedene på deres hamre på ambolten så lænken atter blev hel." 
5) B e s ø g e t i h u l e n : sporger bønderne om plov, trykker blod af 
brødet; 6) de t h e n l a g t e s v æ r d : hente reb, konen får ham til at se 
sig tilbage. (RR 198, „mitteilung des hr. Potanin*2 , „nach der er-
zahlung des Georgiers Aslom Gelovam aufgezeichnet"). 

G-, georgisk. 1) Kr i s t i f a d d e r g a v e : „En kvinde blev på vejen 
overrasket af fødselssmærter og bragte et barn til verden, der fik navnet 
Amiran. Hun ønskede ivrig at få det døbt, men der var ingen til at 
opfylde hendes fromme ønske. Hun var helt fortvivlet; da kom en 
gammel mand og gav barnet dåben, og på moderens begæring lovede 
han at bede Gud om vældig legemsstyrke for ham. Den hellige 
mands bon blev hørt, og da Amiran var bleven yngling, begavet med 
overmenneskelig styrke, udførte han de mest enestående tapperheds-
prøver". 2) U d æ s k e r Gud til t v e k a m p : „Opblæst af sit held drev 
han sit overmod så vidt at han vovede at udæske selve Himlen". 
3) F æ n g s l e t : „I sin vrede herover bandt Gud ham med jærnlænker i 
en af kløfterne i Kavkasus. Amirans sværd ligger faldet på jorden tæt 
ved ham". 4) „Han har kun sin tro hund tilbage, der stadig slikker 
på lænkerne og således arbejder på at udtynde dem og befri ham. Med 
forhærdet sind venter kæmpen utålmodig på det ojeblik, hvor han kan 
gå ud og fuldbyrde hævnen; men Guds oje lukker sig aldrig: hvert år 
skærtorsdag kommer der en smed op af jorden og smeder fangens 
lænker sammen og gor dem stærkere' fast i klippen". (Ed. Dulaurier, 
Ghants populaires de l'Armémie, Révue de deux mondes, april 1852, 

1 Der er ikke nævnt noget bjærg i forvejen; men den foregående prøve 
med stokken må vel være sket på et bjærg. Fejlen stammer måske fra at 
Miller kun har givet uddrag af fortællingen. a Ifølge RR 199 er dog såvel 
denne som den efterfølgende abchasiske „von hrn. Demuria mitgeteilt" (for­
modenlig optegnede af denne og indsendte af Potanin). — Om Dshava se s. 88. 



6. AMIRAN-LEGENDEN 69 

s. 254, „endnu fortalt i Georgien" 1. Uden nærmere hjemsted, men den 
overnaturlige vogter og fængslingen i kløft i bjærget samt fravær af 
smedeskikken viser hen til Sydvest-Kavkasien). 

H, „svanisk". 1) Usædvanlig fødsel: „Der var engang en 
mand og en kone; længe havde de ingen børn, men til sidst forbarmede 
Gud sig over dem og skænkede dem en son". 2) Kristi gudson: 
»Forældrene var så fattige at de ikke engang kunde holde en dåb. Så 
engang kommer der tre vandringsmænd til dem: en præst, en diakon 
og en vidtrejst mand; den sidste var Kristus. Han døbte barnet og 
kaldte det Amiran. Barnet voksede ikke i dage men i timer; i tiårsalder 
var han allerede en fuldvoksen mand." [3) Tro ldekampe; hører til 
den vestkavkasiske heroiske sagndannelse; se ovenfor s. 35]. 4) Ud­
æsker Gud: „Da Amiran var færdig med deverne tog han fat på øde­
læggelsen af sine andre fjender; snart var der ikke et væsen tilbage på 
jorden, der kunde måle sig med ham. Stolt af sine sejre og sin for­
færdelige magt steg han op på de kavkasiske bjærges top og vendte sig 
til Gud med følgende ord: Du ser, Herre, at ikke en eneste af dine 
skabninger kan måle sig med mig i styrke; kom ned fra himmelen at 
jeg kan måle mig med dig!" 5) Fængslet : „Næppe havde Amiran 
endt disse ord for bjærget åbnede sig, og han befandt sig i en afgrund, 
bunden med en tung kæde til en jærnpæl. Ikke langt fra ham ligger 
hans sværd som han dog ikke kan nå med hånden, og foran ham er 
der et bæger vin som dog aldrig kan blive tomt, og et stykke brød." — 
6) Besøget: ni svaner på jagt, han kryster blod og mælk af de to 
brød; 7) Det henlagte sværd: de skal hente okserem, men kan ikke 
finde vejen til ham igen. 8) Den lille fugl, der får ham til selv at 
slå pælen i jorden (type V, se s. 49). (Sv. Mat. XXXII 2, 145—47, „op­
tegnet i Kutais efter den svaniske lærer ved præsteskolen i Kutais Djon-
chotzel". Overleveringens hjemsted kan fastsættes nærmere ved at trolde­
kampen er stedfæstet i landskabet Ratsh ved Rions øvre løb; jf. s. 14). 

I („Georgierne fortæller". Hovedhandlingen er hyrdens hjælp til 
at nå sværdet, knyttet til den øverste landsby i Ljachva-dalen, dens sagn­
stof væsenlig ossetisk, type Ild, se ovenfor s. 13 f; heri er indlagt Ami-
rans tale:) „Jeg er gudson af selve herren Jesus Kristus og havde ofte 
lejlighed til at være i himlen. Han sagde mig hver gang at jeg ikke 
måtte bringe ild bort derfra; men jeg kunde ikke undlade det; og da 
jeg så hvor menneskene trængte til den, så bragte jeg den ned til dem 
og pådrog mig derved Guds vrede [lån fra Prometheus-sagnet!]. Engang 
kom en olding til mig og udæskede mig til kamp; jeg vrededes, ti jeg 
troede at der ikke på jorden var nogen jævnbyrdig modstander, og 
brødes med ham i raseri, håbende på at overvinde ham som et halmstrå. 
Men det gik ikke sådan; han greb mig og slængte mig med magt til 

1 Uden nærmere kildeangivelse; men efterretningen må vist gå tilbage til 
den armenske viseudgiver Emin, hvis skrift (på armensk) om Armeniens folke­
viser danner grundlaget for Dulauriers artikel. Dette støttes ved en beslægtet 
overlevering. RR 197 „von h. Emin mitgeteilt" (ovfor s. 52). 



70 DEN BUNDNE JÆTTE I KAVKASØS 

jorden, så jeg mistede bevidstheden. Da jeg kom til mig selv, fandt jeg 
mig i denne hule hvor jeg nu er, bunden med lænker, mit sværd kastet 
hen langt fra mig. Siden da er mange århundreder gået; jeg bor i det 
fængsel lænket som en fange, alene fordi jeg har bragt menneskene 
ilden [1]. Hver dag kommer en engel og bringer mig vand og mad. 
En gang hvert syvende år åbner en væg i mit fængsel sig og jeg får lov 
at nyde frisk luft og dagens lys. O Gud, før mig ud af dette pinefulde 
fængsel!" (Sv. Mat. XXI 2, 91). 

Det er ved forste ojekast vanskeligt at fremstille Amiran-legen-
dens n o r m a l e s a g n t y p e ud af opskrifternes mange afvigelser: op­
trin findes i nogle og mangler i andre, og de afgorende begivenheder 
i handlingen synes at være en stadig forskydning underkastet. 

Normal form af handlingen er dog følgende: 1) Amiran er 
Kristi gudson og har som sådan fået uovervindelig styrke. 2) Stolt 
af sine sejre udæsker han selve Gud til tvekamp. 3) Kristus stiger 
ned og byder ham forst vise sin styrke ved at lægge en rem om 
sin hals og sønderrive den, den bliver til en lænke, han sættes i 
fjældhule. 4) Amirans hund slikker på hans lænke for at skaffe 
ham fri, smedenes hammerslag fornyer lænken. — Desuden op­
træder besøget i bjærget, med Amirans forsøg på at nå sværdet, 
så ofte, at det i nogen grad må betragtes som hørende til sagnets 
normalform; i nogle opskrifter er det udvidet med at han klemmer 
blod og mælk af brødene. 

Årsagen til uregelmæssighederne er af dobbelt art: 1) lån fra 
heltesagnene om Amiran, 2) sammenblanding med kæmpens lænk-
ning til pælen. 

Lånene fra heltesagnene er stadig forskellige: A har fået den 
georgisk-ossetiske type sat foran, E derimod Amiran-æventyret; H 
og E har optaget hver sine stedlige småsagn. 

Mere indgribende er sammenblandingen med Amirans lænkning 
til pælen. Den forekommer i alle de vestlige opskrifter (GDH), og 
den spores også i georgisk (E, og svagt i B). 

En særlig stilling indtager prøven med at løfte den døde 
kæmpes arm. Den findes både i Amiran-legenden (BE) og i helte­
sagnet (heltesagnsdelen af vor A, samt svanisk, se s. 29. 36), men 
med modsat udfald. Dens grundform og oprindelige plads har 
allerede været genstand for særlig undersøgelse (s. 41). 

På de enkelte opskrifter fordeler de normale optrin sig således: 
1) Kristi gudson i alle undtagen D, i G dog en jordisk from mand 
der skaffer ham styrken i faddergave fra Gud. I de fleste opskrifter 



6. AMIRAN-LEGENDEN 71 

nævnes hans styrke i umiddelbar sammenhæng med at han er Guds 
gudson, uden at dette dog opgives som årsag. — Enkelte opskrifter til­
skriver ham tillige en usædvanlig fødsel (gamle folks barn EH, født 
på vejen G; den overnaturlige fødsel i A hører derimod med til helte-
sagnspartiet af denne opskrift). 

2) Udæskning af Gud, alle undtagen F, der anvender et røver­
motiv: kæmpen der pålægger alle forbikommende at løse en opgave, og 
Gud kommer da i skikkelse af gammel mand og viser sig som den 
overlegne; afvigende i AEI: Kristus udæsker Amiran på grund af hans 
ugerninger. 

3) Tvekampen, Amiran påtager selv lænken: han lægger 
remmen om sig AB; han lægger den ved pæten bundne tråd om sig G 
(D); skal trække stok op EF. Optrinnet mangler i GHI, han fængsles 
blot i kraft af Guds overlegne magt. 

4) Hundene slikker og smedene fornyer lænken ABDEFG; han 
slår selv pælen ned („type V") GH. 

5) Det henlagte sværd, den åbne fjældport og den besøgende: 
BDEFGHI (i EG dog kun antydet); mgl. i AG. Udvides med at han 
klemmer blod af brødet BFH. — Ligeledes i den georgiske opskrift af 
„type II" (ovenfor s. 15). 

Det optrin, der volder nogen uklarhed, er det hvor Gud får 
Amiran til at udføre kraftprøven og derved får ham fangen: skal 
hovedinteressen være knyttet til lænken eller til pælen? Det faste 
holdepunkt er, at den store mængde opskrifter er enige om at 
hunden slikker på lænken og at den dog stadig fornyes ved 
smedeslagene; selv en af de vestlige (D) er med i denne opfattelse. 
Kun CH holder i modsætning dertil fast ved den hjemlige fore­
stilling, at Amiran er lænket til jærnstolpe, og at han stadig rokker 
den op, men selv i raseri slår den i jorden. Men når l æ n k e n s 
fornyelse er normalform, må også dens pålægning være handlin­
gens afgorende punkt. Vi finder den da også som afgorende ikke 
blot i AB, men også i den vestlige G (med pæl i tilgift), skont i 
denne pælens oprykning siden træder i stædet for lænkens slid. 

Pælens oprykning har som sagt kun kunnet hævde sig i op­
trin 4 i nogle vestlige egne, hvor den bæres oppe af stedlig sagn 
og tro („type V" i forrige §). Men poetisk, o: i fængslingsscenen, 
har den kunnet gå langt videre om land. Typisk i så henseende 
er opskrift E: Kristus sætter stokken to gange i jorden og Amiran 
drager den op, tredje gang kan han ikke, ti Gud skaber den til 
et træ der spænder over hele verden, „og Gud bandt Amiran til 
et træ" (skal naturligvis være: til dette træ). Men pludselig springer 
handlingen: Gud lægger Amiran hen med bjærgene Kasbek og 



72 DEN BUNDNE JÆTTE I KAVKASUS 

Gergeti over sig. Ojensynlig brydes det vestfra kommende stolpe­
motiv med et hjemligt fjældmotiv, og sammennitningen af de to 
er kun altfor tydelig. 

Amiran-legendens hjemsted kan,vi se allerede deraf, at den 
navnlig er båret af Georgierne, at den i sydvestegnene kun fore­
kommer i knappe og blandede former, og helt ud i vest, såvelsom 
nord for Kavkasus, ikke møder i en eneste opskrift. 

Et andet vidnesbyrd er forekomsten af forsøget på at nå det 
henlagte sværd. Som frit sagn forekommer denne „fuldt ud­
viklede type II" kun hosOsseterne og en enkelt gang hos Georgierne; 
den må altså fra nærliggende overlevering være gået ind i den 
storre georgiske digtning. — Mærkeligt er det for øvrigt at se de 
to gruppers — den ossetiske og den georgiske — forskel både i 
kultur og i natur. I ossetisk er det hele landsbyens befolkning 
eller slægten der iler efter smeden for at standse ham i hans fore­
havende; i georgisk er det en kvinde, sædvanlig hans hustru: 
enkeltmennesket og enkelthjemmet begynder at løse sig ud af 
flokken. Og naturen er bleven en anden: denne bonde der går 
hjem at hente oksens plovrem minder mere om sletteland end om 
hojfjældx. 

Lignende gælder om det hermed sammenhængende optrin: 
kæmpens sporsmål og hvorledes han klemmer blod og mælk af 
brødene. Dette forekommer som selvstændigt sagn, og i en form 
der sikkert er grundform, hos Osseterne. Se herom længere nede 
i denne §. 

En nærmere undersøgelse af Amiran-legenden må forst og 
fremmest gå ud på to ting 1) at bestemme hvorfra de for den 
ejendommelige motiver stammer, 2) at fastslå dens forhold til 
andre sagn om den bundne jætte indenfor de motiver som er 
fælles for begge parter. 

Det ny i Amiran-legenden er forst og fremmest k r i s t en ­
dommen. Ubetinget kristen er heltens stilling som gudson og de 
gaver dette forhold medfører. Oprør mod Gud, endogså formet 
som udæskning til tvekamp, fører os i hvert fald til de forasiatiske 
hojere religioner8. At den onde lægges i bånd ved Kristus' eller 

1 Således i H (svanisk), B (østlig, fra Telav) og i den frie georgiske af 
„type II" (ovfor. s. 15); F har derimod reb, og D kæder (ligesom ossetisk). 
* Djævelens udæskning af Gud forekommer i det franske sagn om lænkens for-



6. AMIRAN-LEGENDEN 73 

Guds overlegne snille, er et betydningsfuldt motiv i kristen mytologi. 
De lænkeformende hammerslag på skærtorsdag viser tilknytning til 
kristendommens storste fest. 

Alle motiver som vi ikke har truffet i de andre Kavkasus-
former tilhører kristendommen eller hænger i alt fald sammen 
med den. 

Vi har derved et støttepunkt for at tidsfæste Amiran-legenden 
indenfor visse grænser, medens de andre former kun kunde hen­
føres til primitiv mytologi, i nogle tilfælde med et vagt skær af 
hojere religions synspunkt (trods imod Gud). Det var i det 
2det årh. at Georgierne gik over til kristendommen. Amiran-legenden 
er altså yngre end dette tidspunkt, rimelig en rum tid yngre, så­
ledes at kristne forestillinger har haft tid at gennemtrænge de 
nationale overleveringer. 

De enkelte sagnmotiver, der udtrykker denne kristne udform­
ning, kan for en stor del eftervises. Det at helten er Kristi egen 
g udson og derved får sine særlige ævner, kommer oftere igen i 
russiske æventyr, uden at jeg dog har haft lejlighed til at samle 
materialet med nogensomhelst fuldstændighed1. Ejendommelig er 
estnisk legende: Djævlen sønderriver i raseri sin egen son, som 
var Guds gudson; Gud samler stykkerne op og således opstod de 
ni djævlesonner, den yngste af dem var den værste og ødelægger 
verden når han kommer løs2. Mærkeligt er det, at her den værste 
og ojensynlig stærkeste af djævlene, den der volder verdens under­
gang når han kommer løs, gflres til Guds gudson. Men ligheden 
med Amiran-legenden kan dog være tilfældig. 

Det næste motiv, at Gud narrer den onde til selv at lægge 
lænken om sig, svarer til den kristne verdens forestillinger om 
djævelen; se nærmere i § 10. 

I øvrigt g6r man let den iagttagelse, at Amiran-legenden op­
trin for optrin svarer til de tidligere behandlede, dels heltesagn, 
dels de typiske småsagn, enten således at handlingsstoffet er det 
samme, eller dog således at der frembringes samme resultat: 

nyelse på palmesondag (§ 8). Men på forhånd kan denne ikke opføres som en 
af Amiran-legenden uafhængig overlevering. 

1 Krohn 154 anfører et lillerussisk æventyr, hvor der til møens son kom­
mer en ridder og i faddergave skænker hendes son styrke m. m. Fortællingen 
har en vis flygtig lighed med Amiran-legenden, for så vidt hans svigefulde 
moder binder ham. 2 Kallas, Marchen der Ljutziner-Esten nr. 64 (Verhandl. 
der gel. estn. gesellschaft XX 191). 



74 DEK BUNDNE JÆTTE I KAVKASUS 

legenden: 

kæmpen får sin styrke ved at blive 
Guds gudson 

kæmpen udæsker Gud og lænkes til 
straf i fjældet 

kæmpen narres i fangebånd 

hunden slikker på lænken 

smedene slår på ambolten skær­
torsdag morgen 

heltesagn (h) og småsagn 
(type I—VI): 

kæmpen får sin styrke ved at være 
son af helt og overnaturlig bjærg-
kvinde (h) 

kæmpen vil rane livsvandet fra Gud 
og lænkes til straf til (i) fjældet 
(type IV) 

hunden slikker på lænken (type VI) 

smedene slår på ambolten nytårs­
morgen o: forårsjævndogn (type VI 
armensk) 

Det samme gælder for de partier der mindre fast er indleddede 
på legendens handling: 

kan ikke løfte den døde kæmpes 
arm 

bondens samtale med den bundne 
kæmpe 

bondens hjælp til at nå sværdet 

løfter den døde kæmpes arm (h) 

bondens samtale med den bundne 
kæmpe (type III) 

bondens hjælp til at nå sværdet 
(type II). 

Allerede et forste blik på denne motivrække vækker formod­
ning om at Amiran-legenden er sammenarbejdeise, omarbejdelse 
og kristning af de kavkasiske overleveringer, langt mere end at 
den er nogen selvstændig nybegyndelse. 

Selv hvor der optræder nyt handlingsmotiv, er opgaven der 
skal løses den samme som de egenlige Kavkasus-sagn stiller; — 
og at forklare disse optrin som skabte ved omarbejdelse af ældre 
Kavkasussagn er den simpleste løsning. At begynde med Rostoms 
elskovsæventyr med bjærgkvinden, og af dette udspring at forklare 
Amirans overmenneskelige styrke, vilde dårlig passe for en digt­
ning med kristen-religiøs hovedtanke: motivet måtte ombyttes med 
et mere religiøst; og dette kan have været grunden til at indføre 
ham som Guds gudson. Snarest må man da opfatte det som en 
bevidst ændring. Men da „Guds gudson" er folkeligt æventyr-
motiv i Østeuropa, kan det være en naturlig tilbleven variant til 
bjærgkvinde-fødslen, — og denne variant blev så foretrukken i den 



6. AMIRAN-LEGENDEN 75 

legendariske behandling af sagnet. Dette sidste er altså en mulig­
hed; men den kræver antagelsen af et ikke eksisterende led: en 
form af heltesagnet hvor Amiran var Guds gudson uden at for­
tællingen iøvrigt var omkristnet, — og dette vilde være lidt 
kunstigt. 

Simplere står sagen ved kæmpens fængsling. Vi har en 
hedensk form hvor kæmpen prøver at trænge op til livskilden på 
fjældet, dær hvor selve Gud bor, og lænkes midt i sit formastelige 
værk. Og en fra hojere religion, hvor det ikke er ranet af nogen 
enkelt ting, men oprøret mod Gud der fremkalder straffen. Her 
måtte ganske simpelt en forskydning finde sted når folkets religion 
omdannedes. Kun nærved selve Elbrus og i en befolkning der er 
mægtig bunden i gamle sædvaner kunde undtagelsesvis det gamle 
holde sig, idet man dær på stedet stadig bevarede troen på en 
utilnærmelig bjærgkonge. Flere af de andre Elbrussagn har en 
ubestemt forestilling om trods mod Gud som grund til hans fængs­
ling: den naturlige følge af at den ny religions skær faldt over de 
gamle sagnoptrin. Og endelig her, fjærnere fra Elbrus, finder vi 
det omsat i bestemte handlingsoptrin, der svarer til det nyere 
religiøse optrin. Rimeligvis er disse optrin komne udefra; i den 
simpleste form blot udæskning, i den mere sammensatte udæsk­
ning + Guds list med lænken. Det har skaffet det episke stof 
som man manglede når den gamle myte om kilden ikke mere 
tilfredsstillede, og som man tillige trængte mest til jo fjærnere 
sagnet kom fra selve kildespringet på Elbrus. 

At Elbrussagnet er det oprindelige, og Amiran-legenden den 
afledte, kan vi også iagttage på en anden måde. I Elbrussagnet 
(type IV) er der fuld mening i at kæmpen vandrer op på bjærget: 
han vil nemlig nå flodens kilde (livskilden) og han fængsles af 
bjærgets gud, da han er lige ved at nå den (kabardisk, fængslet 
ved kilden også abehasisk). Amiran-legenden lader ham også 
vandre op på bjærget, men famler efter en rimelig årsag dertil, 
hvad der sikkert har sin grund i at motivet er „lævn" fra et 
ældre sagntrin. 

I A vandrer Kristus og Amiran sammen op på toppen af et bjærg 
for at prøve kræfter. I II stiger han op på bjærget for at udæske 
Gud. I F forudsættes kampen at foregå på et bjærg, uden at vi af det 
foreliggende udtog kan se hvorfor han er kommen derop. De meget 
kortfattede (vestlige) opskritter CDG indeholder intet derom. B og E 
flytter ham på en akkavet måde fra pælen (træet), hvorved han forst er 



76 DEN BUNDNE JÆTTE I KAVKASUS 

bunden, til en hule i fjældet (o: en uheldig blanding af vestlig og østlig 
sagnform). Det må dog tilfojes, at vandringen op på bjærget alene 
findes indenfor et midter-sydkavkasisk område: Gori (A), Svanerlandet 
(H), Dshava o. fl. (F). Men denne scene står dog i plastisk kraft så 
langt over de andre svage eller sammenstykkede optrin, at den turde 
være den oprindelige. 

Med de slikkende hunde og lænkens fornyelse er vi i 
en ganske anden grad i det folkelige stof. Det kristne motiv 
indskrænker sig til at smedenes slag på ambolten sker skær­
torsdag. En dybere grund til dette at den onde lænkes på 
skærtorsdag savner man dog. Kristelig set skulde langfredags 
lidelse eller påskemorgens opstandelse være sejr over djævlen. 
Når den fest- og mytefattige skærtorsdag fik smedeskikken, må 
det vel bero på at en hedensk skik fik sin plads indenfor kristen 
påskeskik på det sted hvor der var tomt rum til den. Når vi 
træffer skikken uden kristen forbindelse hos Armenierne allerede 
fra 5te årh. og den dær forudsættes at være gammel, må den 
have været folkelig-hedensk, inden kristendommen nåede at slå 
rod hos Georgierne. Grunden til dens overførelse til påsken ligger 
i tidspunktet af året: hos Armenierne var den på deres nytårsdag, 
den første dag i måneden Navassart; men denne var „efter den 
ældre armenske kalender" på forårs-jævndogn1. (Da den armenske 
kalenderreform foregik 551 ell. 552, er vi herved i stand til med 
nogen sandsynlighed at tidsfæste overførelsen2.) 

I øvrigt indeholder lænkens fornyelse intet kristent i sit ud­
spring; derimod vel de gængse nykavkasiske træk. De slikkende 
eller gnavende hunde der arbejder på at hidføre verdens under­
gang kender vi igen fra Abchaser og endnu nojere fra Armeniere; 
selve det enkelte motiv ragnarokhundenes løsrivning skal vi granske 
nærmere i næste kapitel og se at det ikke er den georgiske form 
men den abchasiske der ligger grundformen nærmest. Amiran-
legenden bliver derved sat på sin plads som sidst i udviklingsrækken. 

At det ikke er Amiran-legenden der er stamform for Syd-
Elbrus-typerne, men omvendt, ser man yderligere deraf at den på 
dette punkt ikke har nogen fast form: dens slutning retter sig efter 
stedlig tro, i vest „type V , hos Georgierne „type VI". Slutningen 
følges i så henseende ikke med selve fortællingens hovedoptrin, 
hvor — som vi så — pælemotivet har storre udbredelse; dette 

1 Dulaurier, Ghants populaires Arm. (Révue de deux m. 1852) 252. 
2 Se nærmere i: Tilføjelser og rettelser. 



6. AMIRAN-LEGENDEN 77 

bevæger sig frit, overalt hvor det kan vække poetisk interesse; 
slutningen med den deri indeholdte folketro er derimod geografisk 
bunden. 

Amiran-legenden er al tså en omskrivning af op­
trin i det gamle heltesagn og i folkesagnene. 

Ulige storre er de dele af Amiran-legenden, der svarer til de 
ikke-kristne kavkasiske overleveringer. 

Kristi gudson som fortællingens begyndelse er variant til den 
overnaturlige fødsel i heltesagnet: begge har til hensigt at skaffe 
ham hans overmenneskelige styrke. 

På lignende måde med forsøget på at løfte den døde kæm­
pes arm. Motivet er i sig selv heltesagnsagtigt, og i heltesagnene 
om Amiran møder dets simpleste udformning, at Amiran virkelig 
udfører det han opfordres til. Legenden har det poetisk mere 
spændende, at han ikke er istand til at løfte den; men netop 
derfor turde det være det afledte. Hver af de pågældende op­
skrifter har på sin måde • vævet det ind i det religiøse problem. 
Amiran synker hen i sorg over sin mangel på styrke, og da 
skænker Gud ham storre styrke end for, — men dette frister ham 
til trods mod Gud (E); eller Gud trøster ham med at han har 
ladet kæmpen dø for at redde Amiran fra at falde for hans hånd, 
— nu er Amiran altså den stærkeste af alle og han udæsker i 
sit overmod Gud (B). Denne sidste sammenhæng turde i Amiran-
legenden være den oprindelige; den kræver ikke nogen ny ud­
deling af styrke (et motiv der allerede er brugt til „Guds gud-
son") men lader handlingen gå videre så at det ene optrin følger 
det andet. Men denne indgriben af Gud er utvivlsomt en yngre 
form af arm-motivet end at lade det virke ved sin egen kraft. 

Alt dette viser at Amiran-legenden er en videre-bearbejdelse 
af optrin dels fra Elbrus-sagnene, dels fra heltesagnet, — en be­
arbejdelse der kunstnerisk og religiøst står hojt, men netop derfor 
er mindre oprindelig end de simple og for en stor del natur­
bundne sagn. 

Karakteristisk for Amiran-legenden er derimod at dens sted­
fæste til et af Kavkasusbjærgene oftest er ret flygtigt {E danner 
undtagelse ved sine bestemte stedfæster, men de passer dårlig ind 
i den egenlige handling), og endnu mere karakteristisk er dens fuld­
stændige mangel på naturmyte. Georgierne henfører ikke jordskælvet 
til nogen Kavkasus-jætte; de tror, at den fisk der bærer verden engang 



78 DEN BUNDNE JÆTTE I KAVKASUS 

imellem taber sin hales spids, som den holder i munden, og da 
snapper for igen at få den fat1. Det synes at være en lov for al 
digtningen om den bundne jætte i Kavkasus, at jo nærmere den 
er ved naturgrundlag og den stedlige folketro, des mere holdes 
den fast i de simpleste former for fortælling; jo mere den fjærner 
sig fra alt dette, des mere er den sammensat og er den kunstne­
risk selvstændig. 

Det samme blik på Åmiran-legendens tilblivelse får man ved 
at granske de partier, som ikke udgor nogen nødvendig del af le­
gendens handling, men i opskrifterne forekommer ret ofte, dog ikke 
altid. Det drejer sig her om kæmpens forsøg på at nå det hen­
lagte sværd (BDFH[I]2 og type I le ) , ofte udvidet med kæm­
pens sporsmål og det at han trykker blod ud af brødet (BFH 
og Ile). 

Skarpest ses tilblivelsen på sagnet om b r ø d e t : 

B, georgisk (fra Telav): „Amiran blev indelukket i en klippehule 
med stærke dore, der efter Guds vilje snart kunde åbnes og snart lukkes. 
For at Amiran ikke skal dø af sult holder han i den ene hånd et stykke 
brød, i den anden en kande vand, og begge dele kan ikke slippe op 
. . . Engang da dorene til hulen stod åbne, kom en fremmed jæger ind 
til den lænkede Amiran, hilste på ham og gav ham et stykke af sit 
brød o: af den slags som de almindelige dødelige nærer sig ved på jor­
den. Amiran tog brødet fra jægeren, men idet han klemte det i sin 
ene hånd, pressede han blod ud af det medens han af sit eget uop-
brugelige brød med den anden hånd pressede mælk ud. Da sagde 
Amiran til jægeren: Det er jo åbenbart at man hos jer mennesker 
nærer sig ved brød der er vundet ved blod." 

Ff georgisk (synes knyttet til et „Amirans bjærg" i Dshava-bjærgene, 
o: nordvestligst blandt Georgierne): „En gang da porten stod åben, gik 
bønder forbi, men da de så Amiran flygtede de af skræk. Amiran 
kaldte ad dem og forsikrede at han var en Guds skabning så vel 
som de selv. Bønderne besindede sig og vendte om. Amiran mod­
tog dem venlig, frittede om deres lævned og drift og spurgte: Hvorfor 
spænder I dær otte par øksne for en bjælke og slæber den om på 
marken? Det er en plov, svarede bønderne; med den arbejder vi i jor­
den og vinder brød. Amiran ber om brød, og klemmer det stærkt i 

1 Anholm, I Gogs och Magogs land 298. Jf. nedenfor § 13. ' J har 
— som man erindrer — det henlagte sværd til sagnets hovedmotiv, men i 
dets ossetiske form (ovenfor s. 13). E og O har blot antydning af „det hen­
lagte sværd". — Type II e (georgisk, se s. 15) er her regnet for et skud af 
Amiran-legenden, fordi dets enkeltheder stemmer med denne, og den forekom­
mer i egne hvor „det henlagte sværd" ellers ikke kendes som selvstændigt sagn. 



6. AMIRAN-LEGENDEN 79 

hånden; der flyder blod af brødet. Så tager han det brød som Gud 
havde givet ham, og da han klemmer det flyder der mælk af brødet." 

Hf svanisk: „Ikke langt fra ham ligger hans sværd, som han dog 
ikke kan nå med hånden, og foran ham er der et bæger vin, som aldrig 
kan blive tomt, og et stykke brød. Engang var ni Svaner på jagt i 
bjærgene." [Deres rædsel ved at se ham; nedstigning i kløften]. „Her for­
talte Amiran dem alle sine hændelser. Derefter bad han dem om brød 
og trykkede det i hånden. Der kom blod ud af brødet. Så tog han 
sit eget brød i hånden og ud af det kom der mælk. Dær ser I, siger 
han til dem og peger på sit brød: da jeg regerede på jorden spiste I 
sådant brød, men nu spiser I den slags!" 

Sagnets hovedpunkt er det at der af menneskenes brød flyder 
blod når det klemmes hårdt, af Amirans mælk. Både B og F er 
sig bevidst at dermed udtrykkes modsætningen mellem menneskenes 
ved uret vundne føde og den guddommelige næring. H lader der­
imod Amiran forklare at sådant brød spiste man i hans tid; men 
det må være tillæmpet efter det gængse sagnmotiv „samtalen med 
den gamle jætte" hvor modsætningen mellem fortid og nutid er 
hovedsagen. Ile har en lignende tanke: det er brødet fra Amirans 
jordjske tid der er tilbage (og som han trykker mælk af), og han lover 
at optræde som en samfundsforbedrer som vil skaffe alle det brød 
der ikke er vundet ved blod, såfremt han kommer fri. Men denne 
opfattelse af Amiran turde være ganske uoprindelig. I hvert fald 
forklarer ingen af de to sidste former, hvorledes han skulde have 
bevaret brødet fra sine unge dage. Kun ved at opfatte det som 
det brød Gud har undt ham, får vi mening i handlingen, o: den 
udgor et bevidst led i Amiran- legenden. 

Andensteds forekommer et tilsvarende optrin selvstændigt og 
ganske uden den religiøse farve: 

Ossetisk heltesagn. (En gang gik Daredsanerne — Kavkasuslandenes 
beromte helteslægt — på vandring: de støder om natten på noget som 
standser deres spydspidser; ved dag ser de at det var bækkenet af en 
afdød kæmpe. De beder Gud trylle ham til live at de kan se ham og 
tale med ham.) Hvad er det for noget broget? sporger kæmpen. Det 
er en mark hvor man kører mog ud og spreder det. Han får at vide 
hvorledes man plojer, sår, tærsker og bager til brød. I vore dage, siger 
han, tog vi blot en håndfuld jord, trykkede saften af den og levede deraf 
hele ugen. De rækker ham et brød, og han klemmer det så der flyder 
blod deraf. Han beder også om at se en ost, de vælter en stor hvid 
sten hen til ham; han trykker den så den bliver til bare sand: I stakler, 
er det jeres næring! lad mig gå, verden er bleven helt anderledes! (Så 
bruste det i luften, jorden rystede, og kun det gamle bækkenben lå til-



80 DEN BUNDNE JÆTTE I KAVKASUS 

bage.) (Sv. Mat. VII 2, s. 16 > Hahn, Aus dem Kaukasus, 1892, 
s. 104 ff.) 

Der kan næppe være tvivl om at vi her har grundformen: det 
er en variant af den vidt udbredte type, at den gamle jætte ud-
sporger om de forandrede forhold i hans hjemstavn, og den inde­
holder intet træk der ikke svarer til den givne situation. Amiran-
legenden har indrammet den i en storre handling (om end kun 
løselig) og har da omkristnet den. — 

Mærkeligt er det forøvrigt at se Osseternes forhold til Amiran-
digtningen. De har stadig den ikke-legendariske form af den: 1) 
heltesagnet om Amiran som Rustans og skovkvindens son som 
særskilt overlevering (derimod er det i georgisk A kædet sammen 
med legenden); 2) forsøget på at nå det henlagte sværd som sær­
skilt; 3) kæmpen der klemmer blod af brødet — særskilt, uden 
forbindelse med Amiran, og uden religiøs karakter. På alle disse 
punkter fører de ossetiske former os bag om Amiran-legenden, til 
enkeltsagn af heroisk karakter; i (2) og (3) kommer vi til grund­
typer for motiver i legenden, i (1) til grundform for en enkelt 
overlevering (Amirans mærkelige fødsel og ungdomskampe fore­
kommer jo aldrig selvstændig i den sydkavkasiske overlevering). 
Derimod mangler Osseterne helt den legendariske form eller har 
kun svage strejf af den. 

Osseterne har her bevaret det ældre trin. Ikke således at dette, 
senere til Kavkasus indvandrede iraniske folk er dets skabere; men 
de har slet og ret det ældre trin af georgisk digtning om Amiran: 
det forlegendariske. — 

Den hele fortælling om brødet synes snarest at høre hjemme 
i den vestlige del af Amiran-legendens område; den eneste mere 
østlige opskrift (B) har jo også andensteds indflydelse fra vestligere 
overlevering (lænkning til pælen, se s. 71). Det er da i geografisk 
henseende ret rimeligt, at denne form for samtalen med den læn­
kede kæmpe står i en vis forbindelse med den tilsvarende, som 
vi har lært at kende som »type III" og som var særtegnende 
for Abchasernes sagn om den bundne kæmpe, — ikke således at 
denne kan være dens eneste kilde (i indhold ligger det ossetiske 
jættesagn jo langt nærmere), men således at fortællingen i sin nu­
værende bredde (o: som led i den storre Amiran-Iegende) beror 
på sammensvejsning af en vestfra kommende samtale med jætten 
(krysset med det jættesagn vi kender i ossetisk) og et mere østligt 



6. AMIRAN-LEGENDEN 81 

besøg hos jætten (type II „det henlagte sværd"). Det vil passe til 
den ophobning af de ældre kæmpemotiver, vi nu oftere har iagt­
taget i den legendariske form. — 

Om selve besøgets hovedhandling, „det h e n l a g t e sværd" , 
er der ikke meget tilbage at sige. Jeg meddeler opskrifterne for 
at man kan se, hvor lille typens afændring er indenfor Amiran-
legendens tekster; dens forudgående udvikling har vi allerede haft 
lejlighed til at iagttage under de nordlige småsagn (§ 2). 

B (fra Telav): „Amiran blev indelukket i en klippehule med stærke 
dore, der efter Guds vilje snart kan åbnes og snart lukkes . . . I nogen 
afstand fra kæmpen, og det netop i sådan afstand at han ikke kan nå 
derhen med hånden, ligger hans sværd hvormed han vilde kunne slå 
sine lænker i stykker, hvis han kunde tage det i hænderne." „Engang 
da dorene til hulen stod åbne, kom en fremmed jæger ind til den læn­
kede Amiran." [Amiran presser blod af jægerens brød, mælk af sit 
eget.] „Derpå bad Amiran sin besøgende om at give ham hans sværd. 
Jægeren forsøgte at give Amiran det sværd han bad om; men det gik 
ikke sådan: det var ham ikke muligt med alle sine kræfter at løfte det 
tunge sværd. Amiran bad ham så at strække sig ud på jorden og gribe 
kraftig med hænderne om sværdet, Amiran skulde så trække ham i fød­
derne og derved trække sit kostbare sværd til sig. Jægeren adlød, greb 
med hænderne om sværdet og strakte fødderne hen til fangen; men 
næppe havde Amiran grebet om hans fødder og var begyndt at trække 
til sig, for jægeren begyndte at skrige rasende, fordi fødderne næsten 
blev revne af kroppen på ham. Amiran blev nødt til at holde inde; og 
efter det begyndte han at bede jægeren om når han kom hjem at tage 
en tyk rem (djambara) af den slags som Grusinerne bruger til at spænde 
det forste par oksers åg fast til det bagerste åg med, og slæbe det hen 
til ham i hulen, dorene vilde imens blive stående åbne. Dersom jægeren 
fik bragt den djambara, han bad om, derhen, skulde han binde den ene 
ende til sværdet og give den anden i Amirans hænder; denne vilde da 
kunne trække sit meget attråede sværd til sig. Samtidig med at Amiran 
gav jægeren denne opgave, bad han ham, i tilfælde af at han skulde 
møde en kvinde som trængte ind på ham med sporsmål om hvorhen 
han bar djambaraen, da skulde han under ingen omstændigheder vende 
sig om til hende og åbenbare hende sin hensigt; ti i modsat fald vilde 
nemlig doren til hans — Amirans — bolig straks lukke sig, og jægeren 
kunde da ikke give ham den forlangte djambara. Jægeren lovede at 
efterkomme opfordringen nbjagtig og begav sig hjem til sig selv. Han 
kom hurtig hjem, tog dær en djambara og vilde bringe den til Amiran. 
Til ulykke for denne bemærkede en kvinde jægeren og begyndte at trænge 
ind på ham for at han skulde åbenbare hende, hvor han slæbte djam­
baraen hen. Det hjalp ikke at jægeren gjorde sig så hård han kunde, den 
ihærdige kvinde vandt sejr og han åbenbarede hende forsagt sin hensigt. 
Efter det lukkede sig — ganske rigtig — lige på ojeblikket indgangen 

Danske Studier. 1913. 6 



82 DEN BUNDNE JÆTTE I KAVKASUS 

til Amiran, hvorhen jægeren til ingen nytte slæbte sin byrde. Amiran 
forstod naturligvis hvad der var sket, og fyldtes end mere med følelse 
af had til kvinder; og ve kvinderne, såvelsom smedene, hvis det nogen­
sinde lykkes Amiran at befri sig fra fangenskabet! Men smedene [hen­
tydning til type VI: lænkens fornyelse] og kvinderne véd det godt, og 
derfor glemmer de forste aldrig deres pligt: på fastende hjærte at slå 
med hammeren på ambolten skærtorsdag, og de andre passer noje på 
at ingen skal hjælpe Amiran." 

£>, mingrelsk: „Amiran vilde kunne sønderhugge lænken med sit 
sværd og udfri sig selv; men sværdet kunde han kun nå med den lille 
finger uden at have nogen mulighed for at få fat i det med hånden. 
Så får han Sje på en hyrde, kalder ham til sig og ber ham om at give 
ham sværdet. Sværdet viste sig meget tungt, og hyrden kunde ikke 
løfte det. Amiran ber så hyrden om at binde et bælte fast til sværdet 
og give ham den ene ende. Bæltet kan ikke bære sværdets vægt og 
brister. Så sender Amiran hyrden efter nogle kæder, idet han siger: 
,Tag nogle kæder og løb herhen til mig med dem, men du må ikke se 
dig tilbage, ellers bliver jeg usynlig for dig'. Desuden lover kæmpen at 
lonne ham rigelig, hvis det lykkes ham at udfri ham fra lænkerne. Hyrden 
gik hjem tog nogle kæder og gav sig med dem til at løbe til Amiran. 
Men hyrdens kone, der så sin mand løbe afsted, råbte efter ham: ,Hvor 
skal du hen?' Men han blev ved at løbe videre uden at svare eller se 
sig tilbage. Konen blev ved at følge ham lige i hælene, og da han 
næsten havde nået Amiran, råbte hun, så voldsomt at han vendte sig 
om mod hende og i vrede kastede kæderne på hende. I samme ojeblik 
skjultes Amiran af tåge og forsvandt for hyrdens blikke". 

F, georgisk: „Gud lænkede ham så og kastede ham i et hus af 
glas, som han skabte på bjærgets top. Amirans sværd blev lagt lidt fra 
ham. Husets port åbner sig engang hver hundrede år . . . Engang da 
porten stod åben gik nogle bønder forbi, men da de så Amiran flyede 
de af rædsel. Amiran kaldte på dem og svor at han var en Guds skab­
ning ligesom de. [Her følger Amirans sporsmål om plov m. m., s. 78.] 
Da bønderne brød op, bad han en af dem om at bringe sig et reb, men 
bonden måtte på vejen tilbage til glashuset ikke se sig om, ellers lukkede 
porten sig. Bonden opfyldte hans bon, hentede et reb og vendte tilbage 
til Amirans hus; men hans hustru fulgte efter ham og bad ham sige, 
hvorhen han gik. Hendes pågåenhed ærgrede ham, og han vendte sig 
om og jog hende tilbage til landsbyen. Men da han kom til stedet hvor 
Amiran var, var han ikke at finde; Amiran var forsvunden, man véd ikke 
hvorhen". 

H, svanisk: „Engang var ni Svaner på jagt i bjærgene . . . Amiran 
bad Svanerne om at give ham sværdet; men de kunde ikke bevæge det 
ud af stedet. Så gav Amiran dem det råd, at binde en ende af de 
okseremme, de havde hos sig, til sværdet og give ham den anden ende. 
Men da Amiran trak til, brast remmene. Så lod Amiran Svanerne gå 
hjem og bad dem skaffe sig remme af ni treårgamle okser. Men efter 



6. AMIRAN-LEGENDEN 83 

dette lykkedes det ingensinde Svanerne at genfinde Amirans opholdssted, 
så snart de kom nær til kløften, skjulte den sig". 

Former der — i alt fald tilsyneladende — svarer til den simple 
„type I" (henlagt sværd uden hjælper) findes derimod i et par af 
de georgiske Amiran-opskrifter: 

Georgisk E (del af et storre heltesagn, stedlagt til bjærgene Kasbek 
og Gergeti): „Ikke langt fra Amiran ligger hans sværd, også rustent og 
skimlet. Også sværdet græder over sig selv ligesom dets herre. Bjærget 
Gergeti åbner én gang om året doren til lyset for Amiran; men Amiran 
er ikke glad, ti lysets stråler fornyer de smærter af tungsind og lidelse 
som allerede er blevne kolde". [Intet om forsøg på at nå sværdet! 
Ved Kristi komme skal Amiran få sin frihed og bekæmpe troldene.] 

Georgisk G: „I sin vrede bandt Gud ham med jærnlænker i en af 
kløfterne i Kavkasus. Amirans sværd ligger faldet på jorden tæt ved 
ham". 

Men ser vi nærmere efter, opdager vi at det henlagte sværd 
i E optræder sammen med at bjærget åbner sig én gang om året; 
men denne åbne fjælddor er netop det karakteristiske træk for den 
menneskelige hjælpers optræden, og forekommer aldrig ellers. E 
røber sig derved som ufuldstændig form af type II; måske er det 
selve den foredrager der har givet E dens nuværende halvt poetiske 
skikkelse, som har udeladt optrinnet: den menneskelige indgriben 
vilde dårlig passe til den lyrisk-tragiske tone hvori digteren fremsætter 
sagnet (se gengivelsen ovfor s. 38). I så fald turde det være rimeligt 
at også G i sit udspring stemmer med denne og med de øvrige 
georgiske overleveringer. I hvert fald er det sikkert at motivet 
ingen af disse steder har sin oprindelige karakter: spændingen for 
om Amiran vil nå sværdet er ganske veget; sværdmotivet er selv 
et rustent inventarstykke i det poetiske rustkammer1. 

Det står da fast, at indenfor legenden er den eneste kendte 
handlingsform af „det henlagte sværd" at henføre til den fuldkomne 
o: yngre type, og at de par tilfælde hvor det blot er scene­
rekvisit, peger tilbage mod samme grundlag. I modsætning dertil 
står de vestligere egne (syd og nordvest for Elbrus) med den op-
rindeligere „type I"; enkel og naturbunden ved Ditz, i det svaniske 
heltesagn derimod til overmål rigt udført, dog således at dens 
hovedtanke — kæmpen der selv rækker efter sværdet — blot er 
sat yderligere på spidsen. Som sædvanlig ligger da den simpleste 

1 Jf. ossetisk type II b, hvor de på gulvet henstrøede våben også kun er 
sceneudstyr; det er en i væggen fæstet lænke han rækker sig efter (s. 11). 

6* 



84 DEN BUNDNE JÆTTE I KAVKASUS 

form udenfor Amiran-legenden. Jeg har tidligere givet grunde for 
at udspringet til dette motiv snarest ligger i heltesagn om Amiran 
i egnene syd for Elbrus (s. 48). 

For den fuldtudviklede „type II" (hjælperens uheld) har vi 
bestemtere grund under fødderne. Det drejer sig næsten altid om 
at bjærget til en eller anden tid åbner sig og atter — da tavs-
hedsforbuddet brydes — pludselig lukker sig til1. Dette forudsætter 
at kæmpen er bunden inde i bjærget; men det er han ikke ved 
Elbrus, derimod knytter denne forestilling sig til hans fængsling i 
Kasbek, og det er i egne der ligger nær ved dette — nord eller 
syd for Kavkasus — at sagnene har næsten hele deres udbredelse. 

Dette midt-kavkasiske sagn om fjældet der åbner sig turde 
da efter sin natur være en hos bjærgboerne født tros-forestilling (så­
danne forestillinger møder hos talrige folkeslag), der senere er blevet 
indlemmet i legenden om Amiran. 

Fra disse enkeltheder vender vi os til nogle for hele sagnet 
væsenligere sporsmål. 

Navnet Amiran udmærker, som vi véd, alle opskrifter af 
legenden og de fleste af heltesagnene; nu og da optræder det i 
småsagnene, dog aldrig i egnene nord for Elbrus og er ved Kasbek 
ikke enerådende, ikke heller vest for Elbrus hos Abchaserne. Det 
er klart at det har sit udspring i heltesagn + legende; og hvis le­
genden er afledt af heltesagnet, har det sit udspring i dette. 

Eller for at sige det simplere: navnet Amiran er georgisk. I 
Georgien optræder det uden undtagelse, endogså i et stedligt små­
sagn (fra Sperosa, nedenfor s. 88); alle andre steder er det ukendt 
eller må kæmpe om sin ret med andre navne. 

Navnet lader sig næppe skille fra persisk Ahriman (oldpersisk 
Angramainyu, den Onde Ånd)2. Begge er menneskehedens værste 
fjender og skal ved verdens ende komme frem for at prøve på 
dens ødelæggelse. Også Ahriman ligger længe begravet i morket, 
lammet ved Ormuzds sejrrige ord. Selv om han mangler jord-
skælvsmotiv og jordisk hjemsted og hele den anskuelighed som 
Elbruskæmpen har, er ligheden dog stor nok til at hans navn kan 
være overført på denne. 

1 Kun D der er fra vestligere egne (mingrelsk?) lader Amiran være bunden 
ved en pæl på fjældets top og i det ojeblik da tavsheden brydes blive ,skjult 
i tåge", — et ulige mindre virkningsfuldt motiv. 2 Således forst Krohn 146. 



6. AMIRAN-LEGENDEN 85 

Alle de ved Persien nærmeste lande er så gennemsyrede med 
persiske religiøse ideer, at det ikke kan undre om den persiske 
djævleskikkelse smæltede sammen med den hjemlige jætte. Geor­
gierne havde, da de i 2det årh. e. Kr. gik over til kristendommen, 
en blanding af persisk gudsdyrkelse og kavkasisk hedenskab. 

Med dette geografiske udgangspunkt er det forståeligt at navnet 
Amiran kun satte sig fast hos den sydkavkasiske hovedstamme, og 
at det er ukendt for stammerne nord for Elbrus. 

Ret mærkeligt er det, at jordskælvsjætten ikke smæltede sam­
men med den i Demavend-fjældet indelukte slange (senere: slange­
menneske) Azi-Dahaka, der som indespærret ragnaroks-uhyre havde 
en ganske tilsvarende rolle; men den umiddelbart religiøse tro om 
den onde Ahriman har ojensynlig haft storre spredningsævne end 
den stedbundne forestilling om verdensødelæggeren. — 

Det er vistnok ikke blot navnet og almenbegrebet der er lånt 
fra persisk; også bestemte episke enkeltheder. I et af Avesta-
skrifterne, „Skabelsesbogen" (Bundehesh k. 1) fortælles at Angra-
mainju i sin misundelse rejste sig fra dybet for at stride mod 
lysets skabninger og deres herre. „Bestem en tid til kamp, 
under godt og ondts blanding, i 9000 år", sagde Ahura Mazda. 
Angramainju gik ind på overenskomsten; „da viste Ahura Mazda 
ham: s i n sejr og hans magtesløshed, devernes aftagen, opstandelsen 
og det evige liv, og Angramainju blev bedøvet og faldt tilbage til 
det morkeste sted og lå 3000 år i bedøvelse"1. Hvis dette stykke 
persisk teologi skulde gå over til simpel folkemyte, kunde det 
vanskelig ske stort anderledes end således som det fremstilles i de 
simpleste former af Amiran-legenden, hvor kampen blot består i 
at Gud i sin vælde kaster ham ned i bjærgdybet; den dobbelte 
indledning, at den Onde gor angreb og at Gud opfordrer ham til 
en bestemt afgrænset kamp, måtte i folkemyten naturlig smælte 
sammen til at den Onde udæskede Gud*. 

Bagved den kristnede Amiran-legende ligger der altså en ældre, 
der beror på at en persisk myte om den Onde har kryssedes med 
Kavkasusforestillingeme. Den nye bevægelse har medført kæmpens 
navn; men det er sandsynligt at den også har bragt udæskningen 
og den Ondes nedstyrtning i dybet. 

Tiden for denne påvirkning må være den senere oldtid, da 
1 Dåhnhardt, Natursagen I 8. s Også i georgisk A er det Kristus der 

udæsker Amiran; men denne lighed turde dog være tilfældig. 



86 DEN BUNDNE JÆTTE I KAVKASUS 

persisk religion vandt indgang i Georgien, dog forud for landets 
kristning i 2det årh. e. Kr., eller i alt fald ikke meget senere end 
den. Også navnets form Angra Mainju > Ahriman > Amiran 
viser at lånet er sket i yngre persisk tid. 

Amiran-heltesagnets udvikling må derimod ligge imellem disse 
to perioder: efter at navnet var lånt fra persisk, og for legenden 
fik sin fyldigere, mere kristne form. Heltesagnet har ikke Amiran 
som eneste navn på helten, men det er det mest udbredte; det at 
kæmpen havde et for alle velkendt navn har naturligvis spillet en 
rolle for sagnets udbredelse og dermed for dets udviklingsmuligheder. 
Vi forstår nu at heltesagn om Amiran mere opstod i de vestlige 
Kavkasus-lande; her var påvirkningen fra persisk religion svagere 
end hos de østligere og mere udviklede Georgiere. 

Således fojer led sig i led til at vise den kristne Amiran-
legende som groet ud af ældre simplere forestillinger, idet Elbrus-
sagnene udgor kærnen, og tilførte motiver udtrykker de hojere 
religiøse ideer man kommer i forbindelse med. 

Redegørelsen for »den bundne jætte" i Kavkasus-landene er 
hermed til ende for sagntyperne og deres udvikling. Men ved siden 
af de bevægelige sagntyper findes de ulige mere s tedfaste fore­
st i l l inger om den fangne jættes plads i bjærget, som vi allerede 
flere gange har dvælet ved i korte antydninger, men nu skal se på i 
sammenhæng og med fuldstændig udnyttelse af kilderne. Forst og 
fremmest må vi gore rede for, i hvilket omfang der er stedlige 
typer på dette område. 

1. Jætten lænket i en synlig hule er indskrænket til de 
alier vestligste egne: hulen nærved toppen af bjærget Ditz (abcha-
sisk-tjerkessisk grænseegn; type I) og „en hule i nærheden af lands­
byen Tshilou, ved foden af Panavbjærgkædens sidekamme * (ab-
chasisk heltesagn, s. 31 f). 

2. Kæmpen lænket på fjældet tilhører den vestlige del 
af Kavkasus, omkring Elbrns, oftest knyttet til dette fjæld (ikke 
sjælden blot „et meget hojt bjærg i Kavkasus", men egnen og 
typen viser at det hører herhen); kun en enkelt georgisk — altså 
lidt fjærnere — overlevering nævner et andet fjæld, Sakornia1. De 
nærmere omstændigheder er: A) lænket på fjældets top, B) lænket 
til klippe eller (syd for Elbrus) sojle, G) lænket i kløft. Kun nogle 

1 Dettes nærmere plads er det ikke lykkedes mig at udfinde. 



6. AMIRAN-LEGENDEN 87 

få opskrifter nær på Elbrus har dem alle; de fleste har kun et 
eller to af motiverne: 

A + B + C) „I sadlen mellem de to toppe [på Elbrus], lige 
til det sted hvor der hæver sig en kæmpestor klippevæg, ved dens 
fod springer der en kilde ud" (IV, kabardisk). — „Tre af djævlene greb 
ham ved arme og ben, bragte ham op på bjærget Elbrus' top , kastede 
ham ned i en kløft og bandt ham til en stor jærnstolpe med en 
tung kæde' (svanisk heltesagn, s. 30); „næppe havde Amiran endt disse 
ord [på toppen af et bjærg i Kavkasus] for bjærget åbnede sig, og han 
befandt sig i en afgrund bunden med en tung kæde til en jærnpæl" 
(leg. II, svanisk). 

A + B) „på toppen af Elbrus findes en stor kegleformet klippe, 
på den sidder en olding . . . fra umindelige tider smedet til klippen* 
(DI a, kabardisk); „på det hqje bjærg med evig sne (Elbrus) er der på 
den øverste top en stor rund s tenplade og på den ligger fastsmedet 
med svære kobberlænker en ældgammel mand" (III c, abch.). 

B + C) i Elbrusbjærgene i en bjærgkløft en mand lænket til en 
klippeblok (II b, ossetisk [i det følgende omtalt som en hule hvis ind­
gang styrter sammen o: Kasbektypen]). — „Amiran er af Gud lænket [til El­
brus?] ved kilden til den lille flod Hadsilga" (III d, abch.). — „Selv blev 
han styrtet ned i mundingen af [bækken] Thuartsheli, og på den Hqjestes 
bud lukkede to bjærge sig sammen over hans hoved, ved klipper­
nes fod hævede sig to jærns tø t t e r med lænker, hvormed den brøde­
fulde blev bunden" (V b, mingrelsk). 

B) „ved foden af et fjæld i Kavkasus, fastsmedet til klippen med 
syv lænker, oppe på toppen af den ligger hans sværd, hans vækst er 
som klippens hqjde" (II a, tjerkessisk); „til Elbrus' kl ipper er en vældig 
kæmpe lænket" (s. 11, ossetisk). — Pæl alene (Ve, mingrelsk; leg. D, 
mingr.); „Rokapi med lænker smedet til en jærnstolpe" (V d, imeretisk); 
sa. (Ve, imeretisk); pælen må dog forudsættes at være på fjældet, da Rokapi 
er bjærgets herskerinde. 

C) „Et meget hojt bjærg i Hoj-Kavkasus, måske Elbrus, som gemmer 
en frygtelig afgrund, hvor der undertiden høres stærk lyd af lænker og 
af stonnen" (ID b, abch.); „i sin vrede herover bandt Gud ham med 
jærnlænker i en af kløfterne i Kavkasus" (leg. F, georgisk): bjærget 
Såkorn ia , „en mægtig kløft og dybt nede i den Amjiran, bunden ved 
en lænke", „bjærget havde skjult ham i det ojeblik bonden fortalte sig" 
(II e, georgisk). Disse georgiske former danner overgang til den snart 
nedenfor nævnte Kasbektype B. 

Undtagelse: „efter Abchasernes sagn er der i det indre af 
bjærget [Elbrus] en mand fangen, der forst kan få sin frihed når hele 
den nuværende menneskeslægt er gået til grunde" (abch., s. 43). 

3. I n d e s p æ r r e t i f jældet, fra Midt-Kavkasus, særlig 
Kasbek, georgisk og ossetisk. A) Natursagn fra Kasbek om den 
under stenmassen begravede kæmpe. B) Knyttet til den „fuld-



88 DEN BUNDNE JÆTTE I KAVKASUS 

stændige" type II: „det henlagte sværd": en bjærgvæg åbner sig, 
eller fjældets kobberdor åbner sig, eller — sjælden — Amiran er 
skjult i bjærget eller i et glashus på toppen af bjærget; overleverin­
gerne savner navn på bjærget, eller vakler mellem flere navne. 

A). „Toppen af Kasbek skal være sæde for den for-adamske slægt 
diverne, de blev bekæmpede af kæmpen Hashenk på hans tolvfodede 
hest, men de dræbte ham med stenkast, nu ligger han begravet i bjærget, 
og når han strækker sine lemmer finder sneskred sted" (ossetisk, s. 31). 
— Overgangsform til B: „Over den bundne Amiran lagde Vorherre 
bjærge med is og sne, nemlig Kasbek og Gergeti, for stadig at udelukke 
ham fra at se himmel og jord, lys og glæde" (leg. E, s. 39, georgisk). 

B) „Besso er allerede ved hulen, men pludselig vakler klippen med 
hulens åbning og styrter i dybet" (II b, ossetisk, begyndelsen hører der­
imod til stedtypen Elbrus); „en kobberport førte ind til hulen, og Gud 
åbnede den" (Hc, ossetisk); inderst inde i en hule en uhyre menneske­
skikkelse lænket til jorden på hænder og fødder, „hvert syvende år 
åbner en væg sig i mit fængsel", frygteligt brag da hulen lukker sig, 
endnu ses på Kasbek lænkerne og rebet (II d, „georgisk"); „bjærget 
Gergeti åbner en gang om året doren til lyset for Amiran"1 (leg- E, 
georgisk); „Amiran blev indelukket i en klippehule med stærke dore, der 
efter Guds vilje snart kunde åbnes snart lukkes" (leg. B, georgisk fra 
Telav). — „De to kæmpende begav sig op på et af de hoje kavkasiske 
bjærge", „i det samme ojeblik skød et meget hojt bjærg frem med et 
jærnhus indeni" (leg. A, georgisk fra Gori); „Gud lænkede ham der­
næst i et glashus som han skabte på toppen af bjærget", „nu kalder 
man bjærget, som findes i Dshavalandet , ,Amerans bjærg', for 
resten kalder man også Elbrus ogArraratfor Amirans bjærg" (leg. F, 
georgisk). Denne sidste, og mest kunstige, form er indskrænket til en 
lille stedlig afgrænset gruppe af de legendariske opskrifter, — liggende i 
udkanten mod vest af den indespærrede jættes område. Måske er glas­
huset på fjældets top en mellemform mellem Elbrustypen (fjældets top) 
og Easbektypen (indelukket); Dshavalandet har jo netop en mellemstilling 
mellem begge2. 

(4.) Endnu østligere end Kasbek træffes et sagn, knyttet til 
en af tinderne på Sperosa, desværre kun meddelt i en kortfattet 
turistoptegnelse: 

„Himlen var noget overskyet, men henimod morgenen blev det 
noget klarere, og vi blev Kasbek vår, hvis vældige hoved tronede over 
skyerne. I vest, nærmere ved os, ragede de maleriske, mangetakkede 
og stejltaffaldende toppe af Sperosa og Massias-gruppen op, begge over 
10000 fod hqje og endnu dækkede af sne. Den yde r s t e tak på 
Sperosa bærer navnet ,Amiran'. Intet menneske kan bestige den, 
kun djævlen kommer nu og da derop; det dær oppe synlige murværk er 

1 Derimod ligger hans fjende dragen i en dyb kløft. 2 Dshava, Dshavage-
tien, er fjældbygderne nord for Gori omkring St. og Lille Ljachva. 



6. AMIRAN-LEGENDEN 89 

ikke udført af menneskehånd. Dær er kæmpen Amiran lænket." 
(G. Hahn, Aus dem Kaukasus reisen und studien, 1892, s. 247 jf. 109; 
hørt 1890 på en fjældvandring gennem Tushernes land. Tusherne er 
en lille særpræget georgisk folkestamme, boende i fjælddalene nord for 
Telav). 

Fortællingen fra Sperosa er ikke fuldt tydelig1. Del synes dog 
utvivlsomt, at fjældets forhold til Amiran hænger sammen med dets util­
gængelige stejlhed; han må da være lænket på dets top. Dette kan 
tænkes i lighed med Elbrussagnene: lænket under åben himmel. Men 
det kan også opfattes som om Amirans bolig er deroppe, altså som i 
det nysnævnte sagn fra Dshavalandet; omtalen af bygninger på fjældets top 
må snarest pege i den retning. Man synes i flæng at have opfattet 
denne utilgængelige fjældtop som djævlens bosted og som Amirans bo­
sted (hvad der kunde passe til navnets oprindelse: < Ahriman, den 
Onde Ånd). Endelig er der det mærkelige at — efter beretningen — 
Amiran bruges som navn på fjældet. Dette kan tyde på, at man egenlig 
har tænkt selve fjældet som identisk med jætten (en tro man rundt om 
i verden finder ved fjældjætter), og sagnet vil da svare til enkelte træk i El-
brusoverleveringerne; men tanken er for svagt bevidnet til at vi kan 
lægge vægt på den. Vi må altså lade stå hen, om det er en gammel 
overførelse af Elbrustypen eller et særformet sideskud af Kasbektypen. 

Det falder i ojnene, at Kasbektypen — trods den anselige 
stedlige udbredelse — har en forholdsvis fattigdom på episke 
motiver. Den har kun den indespærrede helt (der afgiver motiv 
for heltesagn) og fjældets åbning (som anvendes i den fuldstæn-
digste o: yngste form af „det henlagte sværd"); begge er ikke 
blot efter deres forekomst bundne til det midterste af Kavkasus-
landet, men også betingede af det lukkede fjæld der rammer 
kæmpen. 

Ditztypen har kun ett udpræget motiv, den simpleste form af 
„det henlagte sværd"; men efter sin art behøvede motivet ikke 
nødvendig at være opstået ud fra kæmpens fængsling i hule. 

Elbrustypen har derimod en rigdom af episke motiver, der 
udtrykkelig forudsætter fængsling på det åbne fjæld: IV A (gribben), 
IV B (kilden), V (sojlen, den vogtende fugl); ligeså II a (sværdet 
rækkes ned til den bundne kæmpe). Mindre vist er det om „be­
søget hos jætten" og „jættens sporsmål" (III) er udgået fra Elbrus 
eller andet vestligt sted. Men sikkert er det, at Elbrus, skont liggende 
midt blandt steder med den fjældgemte jætte, indenfor overleve-

1 Den fjældvandrende gymnasielærer fraTiflis har næppe gjort sig umage 
med at spOrge til bunds. Hvad han iøvrigt meddeler om Amiran, er den 
slikkende hund og nytårssmedningen „i Tiflis og andre steder«. 



90 DEN BUNDNK JÆTTE I KAVKASUS 

ringerne hævder sin særret til de optrin som forudsætter jætten 
på det åbne fjæld og som udgor de mest udprægede plastiske 
typer. Vi får derved en bekræftelse på vor tidligere iagttagelse, 
at her under de stærkeste naturindtryk skyder sagndannelsen om 
den verdensrystende kæmpe stadig nye skud. 

Indenfor Elbrustypen møder vi to væsenlig afvigende former: 
A) top, og G) kløft. I vor type IV finder vi dem forenede: 
kæmpen er lænket i kløften mellem Elbrus' to toppe. Men om 
en så speciel oprindelse ligger bagved hele den elbrusske over­
levering, turde dog være tvivlsomt. Den væsenlige naturbundne 
forestilling om ham som jordskælvsjætte forudsætter jo at han 
skal være i fjældets indre, i hule eller i det mindste i kløft. 

En mulig årsag til hans forbindelse med Elbrustoppen kan 
måske søges i et naturspil. „Professor Mushketov har gjort den 
iagttagelse, at den vestlige top af Elbrus, set fra den i øst liggende 
jøkel Asace, ved sine omrids levende minder om en kæmpestor 
menneskelig skikkelse" (RR 194). Der kunde heri ligge en forkla­
ring både af hans forbindelse med Elbrus-top pen og af sagnforestil­
lingen at vandrere i fjældet ser ham en enkelt gang men aldrig oftere. 

Delte sidste forudsætter at jætten skulde være så stor som 
selve fjældtoppen. Dette er imidlertid ingenlunde den gængse fore­
stilling; han plejer vel at være af langt overmenneskelig storrelse 
(sværdet!), men ikke fjældstor. En antydning af noget andet 
ligger dog i II a, hvor han har klippens hojde1; og det vil svare 
til den rundt om i verden gængse forestilling at den fjældboende 
jætte, slange ell. desl. er stor som selve fjældet2. — Man ventede, 
at jordskælvsjætten skulde være gemt i fjældet som han ryster 
(denne tanke kommer frem, vistnok ganske af sig selv, i en tid­
ligere nævnt abchasisk opskrift fra Elbrus). Den i overleveringerne 
gængse form turde da snarest være en krysningsform mellem den 
fjældgemte og den synlige fjældstore jætte. 

Dog hvorledes det så forholder sig med oprindelsen, den på 
Elbrus lænkede jætte er den eneste faktiske type; og hans væsen 
er til en vis grad skilt fra fjældets hele masse, han sættes i for­
hold til mere begrænsede genstande: gribben, sværdet, kilden. 
Det er denne jætte på Elbrus, vi må betragte som den kavkasiske 
hoved- og grundtype, — og som vi senere skal vende tilbage til. 

1 Jf. at den kæmpestore Kristus når ham kun til knæet. a Jf. nylig oven­
for om den top af Speroza, der bærer navnet „Amiran". 



7. DJÆVLENS LÆNKE SMEDES SAMMEN 91 

7. Djævlens lænke smedes sammen. 

Den samme tro, som vi har mødt hos Georgiere og Armeniere, 
at de jordiske smede ved slag på ambolten nitter kæderne sam­
men for den fangne verdensødelægger, findes igen i en del egne 
af Evropa, naturligvis henført til kristendommens djævel: 

Kårnten. Die schmiede Miren jeden vierten oder fiinften 
hammerst re ich nicht auf das erhitzte eisen, sondern auf den biossen 
amboss; junge schmiede tun es aus gewohnheit, weil sie es so gelernt 
haben, aber die alten wissen zu erzahlen, dass durch diese streiche die 
kette wieder befestigt wird, an welcher Lucifer angeschmiedet ist, und 
die er durch fortwiirendes herumrasen stark abniitzt. Der lezte s t re ich 
eines schmiedes wird auch immer auf den biossen amboss ge-
ftthrt. (Zeitschrift fur mythologie IV, 1859, s. 413 nr. 15). 

Steirmark. Schmiede machen, ehevor sie abends die werkstatte 
verlassen, drei schlage auf den amboss. (Rosegger, Volksleben 
in Steirmark, 1905, s. 67). 

Tjekkisk. [«]. Mancher schmied schlagt samstag vor dem feier-
abend, wenn er die arbeit beendet hat, noch drei mal mit dem ham­
mer auf den biossen amboss, wodurch der hollengeist wieder fiir die 
ganze woche angeschmiedet ist. Sonst wiirde er die eisen, mit welchen 
er in der holle gefesselt ist und an denen er die ganze woche geriittelt 
hat, zerreissen und die ganze^ welt aus ihren wurzeln reissen. Mann 
nennt das den teufel fesseln (Certa vazati), [6], cfr. Hanus baj. kalendar 
209. 215, wo der gebraueh auf bestimmte tage beschriinkt ist 
(Michaeli) [29. sept.]. (Grohmann, Aberglaube und gebrauche in Bohmen, 
s. 27 nr. 133). 

Tirol. a. Nach einer weissagung wird vor untergang der welt 
Lucifer von seinen ketten loskommen und alles wiitend mit sich fort­
reissen; um es zu verhiiten, dass dies jetzt schon geschehe, war es vor 
kurzem noch in manchem abgelegenen tale Tirols bei den schmieden 
tiblich, samstags oder an anderen fe ierabenden nach einstellung 
der arbeit drei s t re iche auf den biossen amboss zu tun; dadurch 
sollten die kettenglieder des hollischen ungeheuers wieder festgeschweisst 
werden. (Zingerle, Sagen marchen und gebrauche aus Tirol, 1859, 
s. 290 nr. 516, < „Beilage zur Donau, 1855, nr. 316" >). 

b. Die schmiede hatten einst den brauch (ein vor 10 jahren verstorbener 
schmied im Zillertale tat es noch), dass sie an feierabenden nach ge-
taner arbeit noch drei starke streiche auf den amboss gaben; warum? 
„weil Luzifer, der oberste der teufel, der durch den erloser der welt an eine 
kette geschmiedet worden, nach und nach von der kette loskommt, denn 
er reisst unbandig daran; durch die drei schliige wird sie wieder fest. 

1 Samme kilde ligger til grund for Vernaleken, Alpensagen, 1858, s. 69. 
(Lignende udtryk om Lucifer, men uden hammerslag, Zs. f. myth. IV, 1859, 
s. 203, Salzburg-egnen). 



92 DEN BUNDNE JÆTTE I KAVKASUS 

Wtirde Luzifer los, und kame er in die welt, dann wtirde er dieselbe mit 
sich ins chaos reissen. — Diese sage wird auch auf folgende weise von 
den alten bauerlein erzahlt. Ein „grimmiger wolf" oder ein „drache mit 
vielen kopfen" oder „der hollenfurst Luzifer" wurde von Christus da-
durch fur die welt unschadlich gemacht, dass Christus ihn „hinter neun 
eisentiiren an einer dreifachen kette befestigte", weil er sonst die unter-
gang der welt veranlassen wurde. Durch die drei schlage der schmiede 
werden ketten und turen im alten festen stande erhalten, welche sonst 
nach und naeh zerbrochen und das untier frei werden wtirde. (Alpen­
burg, Mythen und sagen Tirols, 1859, s. 252). 

c. Nach der mitteilung des herrn studiosus Moser in Salzburg an 
der Bergstrasse pflegen die schmiede in mehreren talem Tirols in feier-
abenden nachdem sie die tagesarbeit beendet, drei streiche auf den 
biossen amboss zu tun. Dies geschah damit Lucifer immer aufs neue 
angeschmiedet wurde. Denn kame er los, so wtirde er die ganze welt 
mit sich fortreissen. Hin und wieder z. b. in Wildschonau hangt dieser 
gebrauch mit einer dunkeln erinnerung an den grimmigen wolf zusam-
men. Derselbe ist hinter neun eisentiiren an einer dreifachen kette an-
gelegt und weil er die ganze zeit mit alier kraft daran reisst, um frei-
zukommen, muss jene immer zusammengeschmiedet werden. Sonst 
stiirzte die ganze welt iiber den haufen. (Mannhardt, Germanische 
mythen, 1858, s. 87). 

Bayern, a. In Waldkirchen in Niederbayern und in der dortigen 
gegend ist es brauch, dass der letzte der schmiede, meister oder ge­
selle, welcher am feierabend die werkståtte verlasst, mit dem hammer 
einen kaiten schlag auf den amboss macht. Das geschieht, damit 
Lucifer seine kette nicht abfeilen kann, denn er feilt immer daran, so 
dass sie immer diinner wird. Am tage nach Jakobi [25. aug.] ist 
sie so diinn wie ein zwirnsfaden, aber an diesem tage wird sie auf ein-
mal wieder ganz; wurden die schmiede nur einmal vergessen den kaiten 
schlag auf den amboss zu machen, so konnte Lucifer seine kette ganz 
abfeilen. (Panzer, Bayerische sagen und brauche II, 1848, s. 56, nr. 69 
[ > Sepp, Altbayrischer sagenschatz, 1893, s. 607; Leyen 1]). 

6. Dr. Otto Mausser erzahlt mir aus dem bayrischen wald: in 
Waldkirchen, bezirksamt Wolfstein (lokalbahn Freyung-Passau) in Grafenau 
und im bezirksamt Vilshofen macht einer der schmiede beim verlassen 
der werkstiitte zum feierabend einen hammerschlag auf den amboss, den 
sogenannten „kaiten schlag", denn der teufel ist an eine grosse eiserne 
kette gefesselt, an der es glied um glied durchzufeilen bemiiht ist. Am 
Jacobitag sind bereits alle glieder durchgefeilt, bis auf eines, das aber 
ebenfalls schon der feile zum opfer gefallen und nur noch so stark wie 
ein faden ist. Wtirden die schmiede nur einmal den kaiten schlag 
unterlassen, wurde der Teufel am Jacobitag auch dieses letztes und schon 
fadendiinne glied durchfeilen — und er ware los und ledig. (P. v. d. Leyen, 
Deutsche sagen vom weltuntergang, i Volkskunst und volkskunde 1907, 65). 

c. Lucifer filer på sin lænke; hver smed skal ved slutningen 



7. DJÆVLENS LÆNKE SMEDES SAMMEN 93 

af sit dagværk slå to ko Ide slag på ambolten. (Årb. 1883, 331 
< Guitzmann, Die heidnische religion der Baiwaren, 1860, s. 100). 

Svejts, kanton Argau. Nach der alten zunftbrauch der grobschmiede 
wird kein feierabend gemacht, ohne nicht drei kalte s t re iche auf 
dem amboss getan zu haben. Die erzahlung einer familienhandschrift 
des 18. jahrh. aus Brugg, die Rochholz sah, berichtet, dass diese kaiten 
schlåge geschahen, um die ketten Lucifers zu nieten, die dieser sonst 
durchfeilen wiirde. (Leyen 1 -< Rochholz, Deutscher glaube, II, 1867, 
s. 58). 

Svejts [Store Sankt Bernhard]. „De gamle koner i Svejts fortæller, 
at S. Bernhard holder djævlen lænket i et af bjærgene omkring klosteret 
Clairvaux; derfor har smeddene den skik hver mandag f5r de giver 
sig til deres værk at slå tre slag på ambolten, som for at 
styrke djævlens lænke at han ikke skal slippe løs" (P. Sébillot, Les for-
gerons 16 ff, i hans Legendes et curiosités des metiers, Paris, uden år). 
— Denne efterretning, i et populært værk og uden kildeangivelse, er 
sikkert ikke helt nojagtig. Sagnet om djævlens lænkning i fjældet hen­
føres andensteds til den S. Bernhard der grundede klosteret Store S. Bern­
hard i Alperne, ikke til den hellige Bernhard af Clairvaux (se nedenfor); 
og sidstnævnte kloster ligger ikke i Svejts men på grænsen af Burgund 
og Franche comté. Det er muligt at også de tre slags henførelse til 
mandag morgen er misforståelse for lordag aften. 

Det falder let i ojnene at skikken er velkendt indenfor et 
sluttet område, men helt ukendt udenfor det. Området udgores 
af Alpernes nordlige affald indtil Donav, og et enkelt bjærgland 
nordenfor Donav: Bøhmen. 

Udenfor dette område har man endnu aldrig eftervist et eneste 
sikkert eksempel på smedeskikken. Derimod findes hist og her i 
Nordtyskland og Sydsverig forestillinger om lænkens fornyelse, 
som står i et vist forhold til denne skik: 

Pommern, sagn: Der bliver kaldt på en smed tre nætter i træk, 
endelig den sidste gang går han ud; der bliver sagt til ham at han skal 
komme med sit værktoj; han føres af en ukendt, med tilbundne djne 
hen hvor lutter ildsprudende djævle lå i lænker; midt i er en ambolt 
hvor tre svende hamrer på en lænke men ikke kan få den i stand. 
De opfordrer smeden til at komme og slå tre slag; han gor det, og 
lænken er hel. Får til tak skødskindet fuldt af kul, og føres tilbage på 
samme måde som han kom; kullet viser sig at være guld. (Jahn, 
Volkssagen aus Pommern und Rugen, 1889, s. 298 nr. 378). 

Dette enestående sagn, hvis tankegang ikke er særlig klar * 
(hvorfor skal netop denne smed nødvendig hidkaldes? og hvorfor 
slår han kun tre slag?), er sikkert kun smedeskikkens sædvanlige 
tre hammerslag, omsatte i en fantastisk situation. Men for at et 



94 DEN BUHDNE JÆTTE I KAVKASUS 

sådant sagn kan opstå, kan smedeskikken ikke eksistere i pågæl­
dende egne, men vel så nær at et eller andet rygte om den kan 
nå sagndigteren. 

Fra en egn tæt ved det pommerske sagns hjem har vi en 
ganske anden overlevering om lænkens fornyelse. 

Meklenburg. Als unser herr Ghristus nach der holle runter ge-
fahren ist, hat er den teufel mit 'ner grossen holzkette festgelegt. Nun 
hat der teufel 'ne feile, mit der feilt er immer an der kette und will sie 
enzwei feilen. Wenn ein mensch zum andern bei der arbeit sagt ,Helf 
Gott', dann ist die karbe, die der teufel in die kette gefeilt hat, immer 
wieder zu und der teufel muss seine arbeit von vorn anfangen. (Bartsch, 
Sagen aus Mecklenburg, I, 1879, s. 523 nr. 35). 

Den stemmer med Alpeegnenes overlevering deri, at det er en 
stadig gentaget religiøs handling af mennesker der skaber kædens 
fornyelse. Men hær hvor man ikke har smedeskikken, tager man 
sin tilflugt til påkaldelsen af Guds navn. Med det pommerske 
sagn har det ikke anden lighed end at de begge bliver forklarlige 
ved at få Alpeegnenes smedetro til forudsætning, o: vi har her de 
svage og i indhold famlende udløbere fra smedeskikken. Det er 
indenfor selve denne vi må søge om træk, der viser tilblivelsen. 

Vi kan sammendrage det hele stof til kort overblik: 

Armensk «: 3 ell. 4 slag, 1. ugedag. 
— bc: 3 slag, nytårsdag. 
— d: 3 slag, lordagaften. 

Georgisk: 3 slag (ell. nogle slag), skærtorsdag. 
Karntisk: sidste slag, ell. hvert 4de—5te slag. 
Steirmark: 3 slag, hver aften. 
Tjekkisk a: 3 slag, Iordag aften. 

— 6: [3 slag], Mikkelsdag (29. sept.). 
Tirol: 3 slag, Iordag aften (hellig aften). 
Bayern ab: 1 slag, hellig aften; lænken fornyes dagen efter Jacobi 

(o: 25. aug.). 
— c: 2 slag, hver aften. 

Svejts, Argau: 3 slag, helligaften. 
Svejts, S. Bernhard: slag: mandag morgen. 

Visse tider kommer hyppig igen, men alt i alt er der en på­
faldende veksling indenfor skikken. Mærkeligst er det at det ar-
mensk-georgiske område stemmer med Alpeområdet, ikke blot i et 
enkelt tilfælde, men i flere hvoraf det ene synes at udelukke det 
andet. 



7. DJÆVLENS LÆNKE SMEDES SAMMEN 9 5 

lordag aften: armensk d — tjekkisk, tirolsk, bayersk, svejtsisk, 
ugens forste dag: armensk a — vestsvejtsisk. 
nytårsdag [avgust], armensk — 25. avg., bayersk — Mikkelsdag 

[29. sept.], tjekkisk. 

En så gennemgående overensstemmelse kan ikke vel tænkes 
uden en påvirkning fra den ene af parterne til den anden. Hos 
Armenierne kendes skikken tilbage til 5le årh. og er sikkert endnu 
ældre. På så tidlig en tid var ugeinddelingen og højtideligholdelsen 
af sondag som hviledag næppe trængt igennem hos folkeslagene 
nord for Alperne. Heller ikke kan de kristne helligdage så tidlig 
have spillet nogen rolle; og vi kender næppe nogen hedensk fest 
i avgust eller september, som har været så betydningsfuld at den 
kunde bære smedeskikken (således som den armenske nytårsdag) 
og som kunde afløses af nogen af de nævnte helligdage. 

Hertil kommer at disse helgendage overhovedet er dårlig 
egnede til at bære smedeskikken; de spiller ,ingen rolle i det kirke­
lige liv som kan svare til en sådan mægtig sejr over det onde. 
„Dagen efter S. Jakobs dag" er et meget svagt begreb i så hen­
seende ; S. Mikaels dag er dog altid lidt bedre, fordi han er særlig 
djævleovervinder (den der i Johannes' Åbenbaring nedstyrter den 
gamle drage); men med lænkens sammensmedning har han ikke 
at gore, — og hvis han har at gore med den er smedeslagene ret 
overflødige. Derimod er nytårsdag på sin plads, et fuldstændigt 
sidestykke til hammerslagene på den forste ugedag. Armeniernes 
nytårsdag (1. navassart) falder i august; Jakobsdagen og Mikkels­
dagen kan kun være forsøg på at oversætte den til den kristne 
festkalender. Det er et ret mat (og forholdsvis lidet udbredt) for­
søg på at indpode skikke, der i sig selv ikke er kristne, i den 
kristne festkalender. 

Forsøget er forholdsvis nyt. Det er den yngre armenske nyt­
årsdag i avgust, som man har haft til forbillede; ikke den ældre 
armenske kalenders på forårsjævndøgn. (Til denne sidste svarede 
derimod Georgiernes hammerslag på skærtorsdag; den synes altså 
at være tidligere optaget hos [Georgierne end lænkens fornyelse 
nåede til Alpelandene). 

Hermed synes det at være bevist at påvirkningen er gået fra 
Armenierne til Alpelandene, dog uden at vi med det foreliggende 
stof kan påvise dens veje nærmere. Sporsmålet er blot, om det 



96 DEN BUNDNE JÆTTE I KAVKASUS 

er hele smedeskikken eller kun visse særlige træk som skyldes 
denne påvirkning. — 

Når man vil klare den hele sammenhæng med smedeskikken, 
er det noget af det vigtigste at vide om den er opstået som følge 
af troen på den lænkede djævel og hans arbejde med at løsrive 
sig, eller om den har en tilværelse uafhængig af denne tro. 

Hvis vi kun kendte skikken og ikke den dertil knyttede tro 
på den bundne djævel, vilde vi da gætte på at noget sådant var 
årsag til hammerslagene? Nej ingenlunde; vi vilde søge en meget 
mere nærliggende årsag. 

Nogle sidestykker fra beslægtede områder viser i ganske anden 
retning. Jeg begynder med nogle eksempler der er mig hjemlige: fra 
Danmark. Kniven på de gammeldags skæreværk til hakkelse skulde 
om aftenen stryges tre gange for man forlod stalden, „ellers kom 
nissen og bragte uorden i alting"1; „når høstkarlen ender dags­
arbejdet, skal han give sin le tre strog med strygestikken på leens 
underside, for ellers kan skidt folk ,ta stroget fra ham', så at han 
aldrig mere kan stryge en le**. Dette er fra Vendsyssel; på Nord­
fyn skal høstkarlen til slutning ,hvætte' leen som sædvanlig, „glem­
mer han det, rider heksene på den om natten"3. I England må 
man ikke gå fra leen uden at stryge den, for at ikke heksene skal 
ride marken rundt på den og derved g6re den sløv4. 

Den samme beskyttelse mod troldtoj, som leen får ved at 
stryges (stryges tre gange), for man forlader den, trænger ambolten 
naturligvis til (smede har altid meget med troldtoj at gore); og 
mon den ikke har fået den ved de tre hammerslag? 

Hammerslagene er som sagt indskrænkede til Alpelandene (og 
Kavkasus). I Danmark hjælper man sig mod troldtojet ved at 
lægge hammeren på ambolten, eller omvendt ved at gemme den 
for at nisser og troldtoj ikke skal gore ondt ved den5. 

Hammerslaget er i sig selv et værn mod trolde. I en engelsk 
1 DFS 1906, 23: 1291, fra Øland i Limfjorden, opt. 1908 af J. Miskow. 

s E. T. Kristensen, Jysk almueliv, ny række I nr. 49 nr. 261; Feilberg, Jysk 
Ordbog III 614 3 Sstds. nr. 262. Jf. Skattegraveren X 45 nr. 178: „Hvis en 
mejer har lagt sit mejered fra sig og der så går en hen og stryger op ad 
æggen på leen med en knappenål, så får han den ikke til at skære mere, 
forend den bliver sleben" (Sælland, Roskildeegn). Jf. DFS 1906, 23: 421). 
4 Folklore XII (1902) 176. 6 Fra Dansk Folkemindesamling II 24 (fra Møen): 
ellers bruger Fanden hele natten smedens gejst til at smede for sig; DFS 1906, 
23: 421 (Sælland). 



7. DJÆVLENS LÆNKE SMEDES SAMMEN 97 

trylleformel nagles febertrolden fast med hammerslag på enden af 
den syges seng1. 

Den eneste naturlige forklaring ud fra stoffet er at skikken 
går ud på at holde trolden borte. Dertil svarer de mange af-
ændringer af skikkens tidspunkt som vi møder rundt omkring: ved 
dagværkets slutning, ved helligaften, ved ugens begyndelse, ved 
årets begyndelse. Alle gælder tidspunkter, hvor det er bedst at-
sikre sig mod indflydelse fra onde magter. 

Et bimoment har vist også gjort sig gældende, især ved nyt-
årssmedningen. En ting udføres symbolsk ved årets begyndelse. 
Blandt adskillige herhenhørende skikke kan særlig mindes om den 
symbolske forårspløjning hos flere folkestammer af vor æt2. En 
nytarssmedning finder sted flere steder i Danmark, snart med 
karakter af offer, snart som symbolsk handling med eller uden 
noget jærnstykke der tildannes. Som handling svarer den for­
holdsvis noje til den armenske nytarssmedning, men den har ikke 
det mindste med verdens afslutning at gore3. 

Det må da være rimeligt, at smedeskikken fra forst af eksisterer 
som skik, uafhængig af alle forestillinger om lænkens fornyelse. 
Hertil svarer det også, at lænkens fornyelse ved smedenes ambolt­
slag slet ikke følger den videre udbredelse, som lænkens fornyelse 
ellers har, men er bunden til et par afgrænsede områder, et i 
Alperne og et armensk-georgisk. Den har djensynlig svært ved at 
trænge ind, hvor den engang ikke er hjemme. 

I Alpeområdet optræder smedeskikken med religiøst endnu 
mindre udviklede former end i armensk. Man slår et slag på 
ambolten hver gang man forlader den (Karaten), ligesom man 
stryger leen hver gang den lægges. Man slår 3 slag hver aften 
(Steiermark), ligesom man stryger leen tre gange ved dagværkets 
slutning. Her har vi de gamle primitive former af smedeskik; i 
den må den armenske tanke om bekæmpelse af verdensøde-
læggeren — det mere mytisk-religiøst udviklede standpunkt — 
være bleven indpodet. 

1 Folklore 1898, 186 (> Danske Studier 1908, 200). » DSt. 1910, 14 ff 
(A. Olrik, Geflon). s Som offer til en „Palle jæger" (Odinsjægeren) på Fyn, 
som blot festhandling mange steder på Sælland (DFS 1906, 45: 16: o. fl.). 

Danske Studier. 1913. 7 



98 DEN BUNDNE JÆTTE I KAVKASUS 

8. Djævlens lænke fornyes om påsken. 

I stedet for den stedbundne tro på hammerslagene finder vi 
på stærkt spredte områder den forestiUing, at Gud selv fornyer 
djævlens lænke, og at dette sker årlig ved påskefesten. Forud­
sætningen er ojensynlig at han på påskemorgen har overvundet og 
bundet djævlen, og at det derfor årlig gentager sig ved denne tid. 

Albanesisk: djævlen ligger bunden med en lang lænke (slynget om 
en klippe), han slider i den og hver påske lordags aften er den slidt så 
tynd som et blad; da kommer på påskemorgen Herren med en ny 
lænke og binder ham. (a Hahn, Albanesische studien I 165 [ > Mann-
hardt, Germ. mythen 88; Leyen 5]; b Garnet, Women of Turkey II 301, 
efter albanske kvinder). 

Store-Russisk: Kristus har ved sin opstandelse (himmelfart b) bundet 
djævlen (under en klippe, under 12 jærndore a), under 12 låse og 12 
lænker; i årets løb bider ham dem i stykker en efter en, men hvergang 
han er nået til sidste led, lyder på påskemorgen „Kristus er op­
standen", og i det samme bliver lænkerne hele. (Leyen 6 < « Afa-
nasjev, Poeticeskija vozzrénija slavjan I 757, og b Ethnogr. Obozrénije XIII, 
1901, 4 s. 33; jf. Krohn 140). 

Lille-Russisk: (Indledning: Kristus stiger ned i Helvede og får 
djævlen til selv at tage den lænke på han har smedet; så dommer 
Kristus ham til at ligge i jærn til dommedag). „Djævlen gnaver nu på 
denne lænke, og når han næsten har bidt den igennem, da lyder råbet: 
,Kristus er ops tanden ' , og jærnet får atter sin gamle tykkelse". 
(Leyen 18 < Gubinskij, Trudy etnograf-statist-eksped. I 195). 

Finsk, Nordsavolax: Prosatilfojelse til det i finsk velkendte kvad 
om djævelen der smeder lænke til Frelseren, men selv narres i den: 
„Fra den tid af filer djævlen på sin lænke indtil den bliver tynd som 
et hår; men nat ten for langfredag bliver lænken lige så stærk som 
for." (Krohn 141)1. 

Fransk, provinsen Nivernais ved Loire: a (Indledning: Djævlen var 
den skonneste af englene, men ondsindet mod Gud. Gud narrede ham 
ved at dele afgrøden med ham så at han hvert år fik det dårligste. I 
sin vrede udæskede han Gud, men Gud overvandt ham og kastede ham 
lænket ned i det til ham byggede fængsel: Helvede). Djævlens lænke er 
tyk, men han gnaver uafbrudt på den ved dag og nat; palmesondags 
morgen er den så tynd som et hår. Men da falder djævlen udmattet 
om og synker hen i sovn. Dette er netop i det qjeblik, da optoget 
med blomster og frugtsmykte stave (la procession des Rameaux) når 
kirken, og præsterne banker på kirkedoren så Helvedes porte slås ind; i 

1 Af de andre finske former af fornyelse indeholder de fleste intet, en en­
kelt et svagt flimmer, af sammenhæng med påsken. Om dem og deres svenske 
frænder se næste §. 



8. DJÆVLENS LÆNKE FORNYES OM PÅSKEN 99 

det ojeblik smedes lænken sammen, og når djævlen vågner op finder 
han den lige så stærk som for et år siden, og må atter give sig til at 
gnave. (Révue des traditions populaires, III, 1888, s. 166; conté par 
Jaques Magnand, né å Murlin, Niévre). 

b. „én gang om året, når Gud lænker djævlen; det er palmesondag, 
i det ojeblik da præsten slår på kirkedøren". (Révue des tråd. pop. XIX, 
1904, s. 35; récit Iégendaire de Thouleur, commune de Laroche Milay, 
dans le Haut-Morvan Nivernais). 

Desuden indeholder begge, at i samme ojeblik åbner klipper sig og 
skjulte skalte kommer til syne, m. m. 

Italiensk, Abruzzerne. Se under § 10 italiensk a. Lænken fornyes 
hver påske; men når påsken kommer nærved maj, er den meget tynd­
slidt forinden. 

Vi ser at påskemorgen er det sædvanlige; kun den særlig 
stedlige fest (palmesondag i Vest-Frankrig, „blomstrende påske" 
som den kaldes) har gjort at hans sprængning af Helvedes dore 
har kunnet henlægges til denne dag. Finsk har „natten for lang­
fredag" uden at vi ser en særlig grund til at vælge dette tids­
punkt af påsken. Det er Guds indgriben der fornyer lænken; be­
stemt udtalt i fransk b; i albanesisk endog plastisk udformet 
(hans nedstigning med en ny lænke). Menneskelige handlinger 
skal kun genkalde Guds storværk (påskeråbet i russisk, bankning 
på kirkens — og Helvedes — dore i fransk). Derfor findes heller 
ingen fast formel for lænkens fornyelse; skikken skifter helt fra 
sted til sted. 

Med den nysnævnte skik at smede djævlens lænke sammen 
har den ikke andet fælles end lænkens fornyelse én gang om året. 
Hverken i tidspunkt eller middel eller geografisk område er der 
lighed. 

Det eneste punkt, hvor vi har nogen nærmere lighed, er — 
atter Kavkasuslandene. Det er den stadige georgiske smedeskik 
om skærtorsdag (i én tvivlsom variant: langfredag). Også den har 
atter den årlige fornyelse af lænken ved påske, altså med forestil­
ling om at det er-Kristi sejr over djævlen der gentages, men 
rigtignok således at det her er menneskenes virksomhed der er 
hovedsagen. Mærkelig er ligheden mellem finsk og georgisk, de 
to stammer der bor hinanden fjærnest: den ene har „natten for 
langfredag", den anden skærtorsdag (eller langfredag). Denne vide 
udbredelse kunde tyde på at dette er grundformen. Dette støttes 
yderligere ved at der ikke synes at være nogen grund i fest eller i 

7* 



100 DEN BUNDNE JÆTTE I KAVKASOS 

lidelseshistorien som giver særlig støtte for dette tidspunkt; man 
vilde derfor vanskelig skabe det på to steder uafhængig af hinanden. 

Det er ikke blot på dette punkt at den georgiske overlevering 
repræsenterer grundformen; den må i det hele være stamform for 
de evropæiske former. Dens hammerslag er del af en smedeskik 
som går tilbage i hvert fald til 5te årh. og sikkert til forkristen 
tid (armensk). Dens tidspunkt, skærtorsdag, svarer til den armenske 
smedning på nytårsdag, der tidligst var på forårsjævndogn; det 
georgiske er en kristen omdannelse af denne datering, den hele 
smedeskik var — som vi nu véd — bestemt ved arbejdstider, ikke 
bare ved religiøs tro. 

Også ad en anden vej må vi nå til samme resultat. Disse 
spredte forestillinger om lænkens fornyelse ved påsken (albanske, 
russiske, finske, franske, italienske), uden fast skik, uden ensartethed, 
må vi bedomme som de vagere udløbere til de georgiske smedes 
hammerslag, — ganske som de nordtyske forestillinger var i for­
hold til den sydtyske smedeskik. Forskellen er kun, at den fornyede 
lænke om påsken har haft storre spredningsævne, ti den knyttede 
sig til så populært et æmne som Kristi nedstigning og sejr i på­
skenatten. 

Sluttelig må gores opmærksom på den geografiske udbredelse. 
Medens den armenske smedning har slået sig ned i Mellemevropa 
(hvor den har fundet særlig gode livsvilkår i rodbeslægtet smede­
skik), har den georgiske — vel passende med dens udgangspunkt 
— næsten alene bredt sig over det østligste Evropa. 

9. Heksene filer på lænken. 

Der blev nylig nævnt en enkelt opskrift af den finske vise, 
hvor „den ondes folk" filer på lænken, men hver gang de lægger 
sig til hvile bliver den hel på ny. Dette træk optrådte i forbin­
delse med lænkens fornyelse om påsken; men nogen virkelig me-
ningssammenhæng er der ikke til stede. „Den ondes folk" er i 
forhold til påsken et nyt og ukendt begreb. 

Det får sin forklaring i en række svenske hekseforestillinger, 
hvor den lænkede djævel er en fremragende skikkelse. Snart er 
det djævlen selv der filer på lænken eller slider i den med sine 
kløer, snart er det hele flokken af dem der har forsvoret sig til 
ham, der må gore tjæneste med at file på lænken, eller en enkelt 



9. HEKSENE FILER PÅ LÆNKEN 101 

„gammal kåring" der gnaver på den for at få den itu; jeg med­
deler rækken af både den ene og den anden art sammen: 

Svensk, a. „Under de forfærdelige hekseopbrændelser i det 17de årh. 
bekræftede de forpinte stakler, at deres herre og mester djævelen var 
bunden med svære lænker. Disse arbejdede de år for år på at file af, 
men så tit som de nåede næsten at få en ring filet over, kom der altid 
i samme ojeblik en engel og loddede den sammen igen." (G. Stephens 
i Årb. 1883, 330). 

fe (hekseproses 1673, Varmland). „En blåkullafarare Marit Anders-
dotter skildrar infor Fryksdals haradsratt sålunda: Sjelva bostaden var en 
stor kringbygd och rodmalad gård, och midt på golvet i salen fanns ett 
stort hal, hvarur uppsteg en blå låga, och der nedifrån hordes skrån 
och gråt. Efter denna låten dansade trollkaringarne uppe i salen alle­
sammans på huvudet och baklanges. S a t a n sjelv var b u n d e n med 
en g r o v j e r n k e d j a , inv id h v i l k e n låg en g a m m a l k å r i n g , s o m 
g n a g d e d e r p å , men når hon hunnit nUstan sondergnaga en lank, 
t j o c k n a d e d e n n a å t e r o c h b lev som forut ." (Djurclou, Den 
onde i folktron, Sv. fornminnesforeningens tidskrift VIII 197). 

c „På den kedja, hvarmed Satan ar bunden, s a g a t r o l l p a c k o r n a 
m y c k e t , men nar lanken ar avnott, k o m m e r e n g e l n och l o d e r 
h o n om ihop . " (J. M. Bergman, Beskrivning om Dalarne I 1 (1822) 
s. 219).1 

d Jonas Håkanssons uppenbarelse, et helvedsyn der skal være set 
af en mand i „Hogsby socken i Småland"; haves i tryk fra 1801. 
„Men midt i afgrundsdjupet var Beelzebub bunden med ofantliga kedjor 
på h v i l k a h a n f i l a d e , och så snart han nåra avfilat en lank, s p r a n g 
den t i l l s in f o r r å t j o c k l e k igen" . (Backstrom, Svenska folk-
bocker IH 122). 

e In Småland herrscht ganz derselbe volksglaube, nur mit dem un-
terschiede, dass hier Luz i f e r die s c h w e r e k e t t e mi t s e i n e n k l a u e n 
z e r r e i s s t , nicht abfeilt. (Menzel, Odin, 1855, s, 8 1 ; miindlich durch 
[schulinspektor] K. Russwurm [in Hapsal]2.) 

f (Dalarne, Gagnev sogn, 1858; forhør om heksebesøg i et dær i sognet 
liggende sted Josefsdal, der især iblandt børnene optrådte som hel epimani). 
„De flasta beskrevo honom som en mycket stor man med svart ansikte, 
stygga 6'gon, en manniskofot ock en hastfot, horn på knåna, ryggen som 
ett sågblad ock svarta vingar. Ån har han mossa på huvudet, an ar 
han utan, ock då synes i stallet hornen . . . En gosse sade om hans 
utseende: ,Jeg kan just icke saga, att han hade klader på sig, utan han 
var luden som en hund'. I handen bar han en gaffel eller lie, ibland 

1 Dette og foregående meddelte af dr. H. E. Hammarstedt ved Nordiska 
Museet. * Det ses ikke tydelig af sammenhængen, om „samme folketro* 
også gælder lænkens fornyelse ved hammerslag. Men noget andet vidnesbyrd 
om hammerslaget i Sverig eller dets nabolande har vi ikke. 



102 DEN BUNDNE JÆTTE I KAVKASUS 

svart, ibland rod, eller också en kedja. Med denna kedja ar han 
bunden , ock stundom sitter han mitt over svavellågan ock filar på 
den, men då kedjan genom filandet går upp, loper hon strax 
ihop i g an. Som siillskap har han en stor svart hund, som också ar 
bunden med kedjor, tre om halsen ock tre om livet, ock har silverringar 
på sina klor. Denna hund smeka barnen, ock han visar sig ond, nar 
någon av dem befrias ur hans harres våld. Ett barn yttrade, att den 
onde ar sjalv den med kedjor bundne hunden . . . Åven talades om sa­
tans ,betjanter, som lopa av ock an i Josefsdal, då deras harre år bun­
den'.« (Sv. landsmålen 1912, 19). 

Dette er ikke den gængse svenske folketro, ti den opfatter i 
almindelighed djævelen som frit færdende ude. „Den bundne Sa­
tan tråffas nåstan uteslutande i beskrivningar på blåkullafårder 
och betraktades foretrådesvis såsom alla leda qvinnfolks skydds-
herre." „Han forekommer icke heller numera i folkets minnen 
utan i samband med blåkullafårderna, och denna djevulstyp kan 
derfore anses såsom nåstan forgåtenul. 

Det der særtegner denne type er da, 1) at den væsenlig hører 
sammen med troen på heksepagt med djævelen, 2) at lænkens 
filing eller slid ofte skyldes en eller flere hjælpere, nemlig heksene, 
3) at fornyelsen sker stadig og af sig selv (ikke til visse tider eller 
ved nogen bestemt handling af guddom eller mennesker, — med 
andre ord at interessen er ved den situation at lænken slides, ikke 
ved problemet om dens fornyelse. 

Mærkeligst af dette er begrebet: djævlens hjælper eller hjælpere; 
ti nogen sådan optræder ellers aldrig i Evropas sagn om lænkens 
fornyelse. Vi kender alene noget tilsvarende fra Georgiere og Ar­
meniere. I særlig grad er det påfaldende at en gammel kælling 
ligger og gnaver på lænken, — svarende til den gnavende hund 
i georgisk (og de to gnavende hunde i armensk)*. Det plejer ikke 
at være kællingers natur at ligge og gnave på lænken, derimod 
vel hundes. Heraf må sluttes, at det georgiske sagn har det op-

1 Djurclou, a. st. 198—99 (s. 197 en hekseproses fra Fryksdals herred i 
Varmland 1682: avgrundsfursten, som av trollpackorna helsas med namnet FrOS 
. . . satt vid bordandan på en svart ,leedstool', bunden om halsen med en grov 
jernkedja fastslagen i vaggen, . . . ormar till hår och skågg samt stora klor på 
hånderna). — Ifølge meddelelse af dr. E. Hammarstedl findes der intet om 
lænkens fornyelse i Nordiska Museets samlinger, og næppe heller i Kroning-
svård, Blåkullaforderna (21845—19; denne bog har ikke været mig tilgængelig). 

* Det minder dog noget om de nysnævnte russiske overleveringer hvor 
djævlen selv gnaver lænken. 



9. HEKSENE FILER PÅ LÆNKEN 103 

rindelige, den svenske tro det afledte. Også er det naturligt for 
en helt som Amiran at have en trofast hund; derimod plejer hund 
eller lignende dyr ikke at høre til djævlens følge. 

Af alt dette må vi slutte, at grundformen er den georgiske, 
og at motivet derfra har fundet vej ind i evropæisk djævletro. 
Når det har udvandret og hvad veje det har fulgt, vides ikke; 
men til Sverig må det vistnok være nået i 15de eller 16de årh. 
som et led i heksepagternes forestillingskres. 

I sin art skiller den sig bestemt ud både fra lænkens fornyelse 
ved smedeslag i Alpelandene, og dens fornyelse på påskedag der 
mest tilhører Østevropa. 

Foruden de svenske former har vi et par ikke nær så klare former 
i finsk. 

Finsk 1. Nogle opskrifter fra Russisk og Finsk Karelien af kvadet 
om helvedsmedenes fængsling (se næste §) indeholder en slutning om 
at den der sliber knive om sondagen han filer derved på djævlens lænke. 

2. „I en opskrift fra Russisk Karelien vågner det af solen ved Frel­
serens grav isOvnedyssede djævlefolk og kommer for at file helvedsmedens 
lænke af. Da folkene har filet en dag til ende, udsætter de arbejdet 
for næste morgen at gore det færdigt. Men da finder de lænken dobbelt 
så tyk som for. Da de atter har filet en dag igennem, bliver de trætte 
og lægger sig til at sove. Men tredje morgen er lænken tre gange så 
tyk som forst. Så opgiver de at file den igennem." (Krohn 141). 

Fælles for begge former er det for denne gruppe mest særtegnende, 
at det ikke er djævlen selv der filer, men en flok af hans hjælpere. I 
(1) er det oven i købet de ilde handlende mennesker der besorger for­
nyelsen, — svarende til dem der står i pagt med djævlen i svensk. Med 
et vist spring i tanken er dette sat i forbindelse med sondagsarbejdet. 

(2) indeholder det nye motiv med lænkens fornyelse hver nat; så­
ledes fornyes også i muhammedansk overlevering det bjærg, som Gog- og 
Magog-folkene filer på, hver eneste nat (§ 16); således fornyes — i 
fransk — lænken hver palmesondags morgen når djævlen falder i sovn 
(§ 8); endelig har vi noget lignende fra Kavkasus (abchasisk): når hunden 
løber bort efter æde, fornyes imens lænken (s. 51). Dette motiv på 
vidt spredte steder og i ganske uensartede typer synes at kunne opstå 
af sig selv rundt omkring; imidlertid er det muligt at der, ad os ukendte 
veje, går stramninger til Russisk Karelien hvorved træk fra Muhamme­
danernes Gog og Magog er tilførte den finske djævleforestilling. 

Endelig finder vi i (2) også en svag og noget uklar sammenhæng 
med opstandelsen, hvad der vel skyldes påvirkning fra den ovennævnte 
russiske form, — der jo også har sat sig et enkelt tydeligere spor i finsk 
(s. 98). 



104 DEN BUNDNE JÆTTE I KAVKASUS 

10. Djævlen narret i lænke. 

Endnu en overensstemmelse er der mellem kristenmytologiens 
djævel og de georgiske sagns Amiran: begge bliver bundne til 
verdens ende idet Gud ved list lægger lænken på dem. 

Religiøst set er tanken ganske primitiv: det er ved snedighed 
at de guddommelige væsner overvinder troldene. Men en så pri­
mitiv mytedannelse kunde jo nok derfor opstå i en kronologisk 
set sen tid. Vi må prøve om vi kan komme nærmere ved at se 
dens forskellige former. 

Alene i Østevropa har vi en særlig virkningsfuld form af den: 
djævlen smeder lænken til Kristus, men Kristus stiger ned i hans 
smedje og lokker ham til at vise sig hvorledes lænken lægges på 
— og da er han bunden. Således i lillerussisk, lettisk, finsk, lap­
pisk (Krohn 130—40; Dåhnhardt, Natursagen I 184). 

Måske skal også en estnisk overlevering (K 139) betragtes som 
en ufuldstændig form af denne; den indeholder i alt fald nedstig­
ningen til Helvede. 

En ganske anden type er den at djævlen får lagt et bånd om 
sig, der pludselig — ved Guds tryllemagt — bliver til jærn. Vi 
har den alene i et pår stærkt adskilte i talienske opskrifter. 

(Abruzzerne). Djævlen ser Jesus med en kon guldkæde og beder 
at låne den; men da den er om hans hals, bliver den til jærnlænke. 
Jesus lover ikke at tage lænken af ham, fSrend olivenen mister alle sine 
blade, saltet gror og påske kommer i maj. (Pitré, Archivio IV 488 
> K 140). 

(Aostadalen nedenfor Store St. Bernhard). Djævlen herskede uind­
skrænket på Monte Joun (Store St. Bernhard) og når han så vejfarende 
styrtede han sig over dem og tog den sidste i flokken. Da drager den 
hellige Bernhard af Mentone (f 1081) i spidsen for et optog af pille-
grime op på fjældet. St. Bernhard kastede sit abbedbånd (stola) om 
halsen på djævlen og kastede ham til jord. „I det samme blev stolaen 
til en jærnlænke, der brændte ved berøring med den onde på nær de 
to ender som helgenen holdt i hænderne". Nogle fortæller at helgenen 
bød djævlen at vende tilbage til Helvede, andre at han er gemt under 
et nærliggende bjærg Maillet. En tredje variant er den at „ efter at kæmpen 
var fældet blev hans lig kastet i en dyb kløft, hvorover St. Bernhard 
senere har lagt grundvolden til sin kirke og sit gæstehjem". Andre for­
tæller at det var på Lille St. Bernhard (Golonne Joun) at St. Bernhard 
stred med en kæmpestor dæmon. »Han lænkede ham og indsatte 
ham i en mægtig hule, der skal findes under klosterets grundvold. Hvert 
400 år ryster djævelen sine lænker og giver et rædselsfuldt skrig, der 



10. DJÆVLEN KARRET I LÆNKE 105 

får hele klosteret og de omgivende bjærge til at skælve". (Rivista 
della tradizioni populari italiane I 416—18; jf. ovfor s. 93). 

Tilsvarende findes til en vis grad i den georgiske Amiran-
legende: 

A: Kristus kommer i menneskeskikkelse til Amiran og ud­
fordrer ham til kamp. De går op på det hojeste bjærg i Kavkasus. 
Kristus binder en rem om sin hals. Amiran skal gore ham det 
efter, men i det samme bliver remmen til en jærnlænke, og han 
indelukkes i en jærnhvælving. 

BCD: Amiran udæsker Gud til kamp. Gud byder ham at 
binde snoren til en pæl og prøve om han kan rykke den over 
med sin fod. Da bliver den til jærnlænke1. 

Den georgiske sagnform er ingenlunde indentisk med nogen 
af de italienske. I den ene af disse drejer det sig om list, i den 
anden om åben kamp; men i georgisk er det en væddestrid med 
forgående udæskning til styrkeprøve. 

På den anden side er der en mærkelig overensstemmelse 
mellem italiensk a og georgisk A: 

1) Italiensk begynder med at Kristus og djævlen går op på 
et bjærg; i georgisk går de op på det hojeste bjærg i Kavkasus. 
Dette sidste er sagnmæssig i orden: kampen sker på dette fjæld i 
Kavkasus, siden han lænkes dær. Italiensk begrunder det med at 
djævlen siger: Kast dig ned for mig! Men dette er sagnets hand­
ling ganske uvedkommende; den nytestamentlige fristelseshistorie 
er ganske løst knyttet til, sikkert for at skaffe den manglende an­
ledning til at Kristus og djævlen følges op på fjældet. Fjældet er 
da bevis for at sagnet tilhører Kavkasusjætten fra forst af. 

2) Den italienske fortælling slutter med at Kristus siger til 
djævlen, at han ikke skal komme fri forend olietræet mister alle 
sine blade, saltet gror, og påsken kommer i maj. Når påsken 
kommer silde, da tyndes lænken, men da den aldrig kommer i 
maj, bliver lænken atter svær som den var for. — Her møder 
blandede i hinanden to motiver, det ene at visse ting er kendetegn 
og sikkerhed for at djævlen ikke kommer løs; det andet — her 
uklart og flimrende — at lænkens fornyelse finder sted årlig og 
står i sammenhæng med påsken2. I Kavkasuslandene finder vi 

1 Varianterne E og F, hvor det blot drejer sig om at trække pælen op, 
vedkommer os ikke i denne sammenhæng. s Sagnet forudsætter, men får 
ikke udtalt, at den årlige fornyelse af lænken finder sted om pasken; derfor er 
faren stSrst når påsken kommer sent. 



106 DEN BUNDNE JÆTTE I KAVKASUS 

de to motiver klart adskilte. Det ene er naturens kendetegn på 
at djævlen, ikke kan bryde ud og ødelægge verden; det findes 
klart hos Abchaserne på Sortehavets kyst (og en svag genklang i 
georgisk). Det andet, lænkens fornyelse om påsken, er det faste 
træk i al georgisk overlevering, og støtter sig i de allerfleste til­
fælde til den georgiske smedeskik. 

For begyndelsen og slutningen af fortællingen er sammen­
hængen da kendelig; og de nærmere omstændigheder viser det 
kavkasiske som stamformen. Også lighederne i hovedpartiet (guld­
kæden eller remmen, som Kristus lægger om sin hals og som 
lokker djævlen til efterligning) må da have samme årsag. 

Overførelsen er sket i kristen tid; sikkert i middelalderen, da 
Italienerne, særlig Genueserne, havde store handelsforbindelser med 
den kavkasiske kyst. Snart efter lagde den tyrkiske erobring og 
de vestkavkasiske landes overgang til muhammedanismen hindringer 
i vejen. 

Med den anden italienske overlevering, fra Aosta-dalen ved 
Store St. Bernhard, har vi ikke nær så store overensstemmelser; 
båndet der bliver til jærn indeholder ikke i tilsvarende grad et 
moment af list. Men vi finder et motiv som vi ellers ikke træffer 
i de evropæiske sagn om djævlens lænkning: det rene naturmotiv 
at kæmpen er gemt i fjældet og ryster sig i jordskælv1. 

Også ved sagnet fra Abruzzerne må vi tage et vist forbehold 
med hensyn til den rene kavkasiske afstamning. Abchasernes sagn 
fra Kavkasus går ud på at visse daglige ting stadig vedbliver at 
være til (ovfor s. 46); det italienske sagn derimod om visse ting 
der ikke synes mærkelige, men som desuagtet aldrig indtræder; 
det typiske eksempel er: når oliventræet mister alle sine blade. 
Dette sidste er en omkring i Evropa velkendt sagntype: Gud ind­
går en overenskomst med djævlen om at han skal have et eller 
andet, når egen mister alle sine blade, når alle træer mister deres 
løv el. lign., og Gud så véd — hvad djævlen glemmer — at dette 
aldrig finder sted. Men med djævlens fængsling og verdens ende 
plejer den ikke at have at gore2. 

Ved lænkens fornyelse om påsken må bemærkes at dette fore­
kommer flere steder i Evropa, rimeligvis som lån fra georgisk 
(§ 8), men at det i Italien ikke kendes uden som del af fængs-

1 Jf. § 8. 
' Dahnhardt, Natursagen I 178—85; Feilberg, Ordbog II 518, III 868. 



11. DEN BUNDNE PROMETHEUS 107 

lingssagn, — og der derfor ikke er nogen grund til at tillægge 
det andet oprindelse end de andre motiver i Abruzzer-sagnet. 

Noget anderledes forholder det sig med den østevropæiske 
gruppe; den udgor en bestemt afgrænset type: helvedsmedningen, 
en kunstfærdigere form af det sædvanlige motiv at djævlen narres 
til at iføre sig lænken. Men et lighedspunkt er at den undertiden 
sættes i forbindelse med lænkens fornyelse på påskemorgen, — i 
en af de lillerussiske opskrifter og i en prosatilfojelse til en enkelt 
af de finske opskrifter; i sidste tilfælde er forbindelsen altså uop­
rindelig. Herfra kan man ikke slutte til en fast forbindelse mellem 
„helvedsmeden" og „lænkens fornyelse", — langt snarere det mod­
satte, at disse motiver nu og da har fundet sammen. Man finder 
jo i evropæisk snart en, snart en anden historie om den narrede 
djævel brugt som indledning til lænken1. 

Hvorvidt Amiranlegenden er stamfader til alle de evropæiske 
sagn om djævlens fængsling ved list, er yderlig tvivlsomt. Selv 
er det jo netop ikke nogen blot fortsættelse af de hjemlige Kav-
kasusmomenter, men en indpodning af et religiøst, væsenlig kristent 
motiv. 

Selve motivet, at båndene bliver til jærn (i nordisk brugt om 
Loke) er vistnok en art fællesgods for ikke få folkedigtninger. Og 
motivet at en jætte overvindes ved en guddoms eller et menneskes 
snille er et uendelig forgrenet element i al mytologi og æventyr-
fortælling (jf. § 13 Fenresulv). 

Men den levedygtighed, som det har fået ved berøring med 
Kavkasusjætten, har i alt fald været stærk nok til i mindst ett til­
fælde at sprede den georgiske særform ud til et af Evropas lande. 

11. Den bundne Prometheus. 

Vi går nu fra de evropæiske slægtninge tilbage til selve Kav-
kasus, dog ikke til den hjemlige overlevering, men til hvad græske 
kilder fremstiller som jættesagn fra Kavkasus: den bundne Pro­
metheus. 

Den ældste kilde er Hesiodos' ,Theogoni' (samt hans ,Værker 
og dage'). Den fremstiller, hvorledes Zeus straffer Prometheus for 

1 I den franske fra Nivernais (s. 98), djævlen der skulde dele afgrøden 
med Gud [FF type 1030]; i den lettiske (s. 104) trolden der blev fanget ved at 
komme øl i brflnden (det der i den klassiske oldtid fortaltes om den fangne Silen). 



108 DEN BUNDNE JÆTTE I KAVKASUS 

at han har ranet ilden fra himlen ned til menneskene: han lader 
ham lænke til en sojle (der siges ikke hvor) og en ørn hakker 
daglig i hans indre, „og med vælde end den listige holdes af mæg­
tige lænker i fængsel". 

Tillige findes der vers i Hesiodos' tekst om at Prometheus 
blev befriet af Herakles, der dræbte ørnen med sit pileskud. Men 
at dette er senere udvidelse hos Hesiodos, røbes ved den hele 
tankegang, og ved den udtrykkelige slutningssætning at han endnu 
„holdes i lænke". 

Prometheus' befrielse, mener de klassiske filologer, er et yngre 
motiv, ikke digtet ud fra Prometheus-myten, men opstået af lysten 
til at skabe et Herakles-epos; derfor lader man Herakles ikke 
blot dræbe ørnen for den bundne jætte, men også få ham til at 
vise sig vej til Hesperidernes have. Tillige har der ved denne ny­
dannelse rørt sig en særlig græsk følelse: medlidenhed med den 
menneskelige titan1. 

Nær til Hesiodos slutter sig de ældste billedlige fremstillinger. 
Den forste gruppe er den hvor man kun ser den bundne skæggede 
mand og den hakkende fugl, oftest siddende og bagbundet, under­
tiden stående og søgende at holde fuglen fra sig; i sidste tilfælde 
er en stolpe tydelig nok underforstået, i det andet antydes hans 
plads ved et skammelagtigt underlag. De to ældste fremstillinger 
er et par skårne stene fra 6te—7de årh., men gående tilbage til 
en ældre uudviklet type, måske endog forhellensk. Til 6te årh. 
henføres broncerelieffer fra Olympia og Bfiotien. 

Den forste kilde der tydelig viser hans fangested er en drikke-
skål fra Caere; han ses her nøgen og skægløs, en fugl (grib?) 
hakker i hans bryst, en anden sidder på den-sojle han er bun­
den ved. 

En hel række af de ældre vasebilleder viser Prometheus sam­
men med fuglen, der fældes af Herakles' pil; han er siddende eller 
halvknælende (på disse billeders underlig stivnede måde), lænket 
til en i jorden stående træstamme. 

Ingen af de ældste kilder nævner Kavkasus eller antyder 
overhovedet Prometheus' forbindelse med noget fjæld; sammen­
knytningen med Hesperiderne indenfor Heraklessagnene synes endog 

1 K. Bapp, Prometheus (Roscher, Mythol. lexicon); sa., Prometheus ein bei-
trag zur griechischen mythologie (gymnasieprogram, Oldenburg 1896); Weiske, 
Prometheus und sein mythenkreis (1842). 



11. DEN BUNDNE PROMETHEUS 109 

at give ham plads i et ganske andet verdenshjørne. Den slutning, 
som nyere mytologer har udledt heraf, er at Prometheus fra forst 
af intet har med Kavkasus at gore: han er en fra forste færd 
rent græsk skikkelse. Der er imidlertid det mærkelige, at det 
kendetegn som skal vise det — sojlen i stedet for klippen — 
netop svarer nqje til Kavkasusoverleveringerne; det er den ene­
rådende forestilling fra Elbrus sydpå indtil Kavkasus-folkenes 
grænse. Altså endogså den der ved sin beliggenhed havde lettest ved 
at nå til Grækenland. Og det andet motiv: den hakkende rovfugl, er 
ligeledes noje stemmende med Kavkasus-overleveringen. Forskellen 
ligger overhovedet ikke i lidelsen, men i forhistorien. Kavkasus-
kæmpen vil rane livsvandet fra guden, Prometheus raner ilden; 
der er så vidt lighed, at den slutning — straffen — som fandtes i 
den ene af disse fortællinger også lod sig overføre på den anden. 
Men for Kavkasus-sagnets vedkommende er sammenhængen klar: 
kæmpen trænger op på fjældet for at nå kilden, og derfor lænkes 
han dær; i forhold til hans ildran er straffens omstændigheder 
ganske tilfældige. 

Endelig er der et lille træk som fortjæner opmærksomhed. En 
af de billedlige fremstillinger viser os en fugl siddende på toppen 
af den sojle hvortil Prometheus er bunden; ganske således sidder 
vipstjærten på sojlen i hele den syd-elbrusske overlevering og ad­
varer på en eller anden måde så at kæmpen ikke slipper løs. 

Selv om Grækerne intet ved om Kavkasus som skuepladsen 
for sagnets ældste form, så røber dets egne træk tydelig nok dets 
byrd. •— 

I den følgende tid sker den forandring, at sagnet får Kavkasus 
til skueplads, og at sojlen forsvinder: kæmpen bliver lænket til 
selve fjældet. Således møder sagnet i Aiskhylos' ,Bundne Prome­
theus', hvor stedet dog omtales som et bjærg i Skythien og i hans 
,Løste Prometheus', der synes udtrykkelig at have nævnt Kavkasus. 
Og således stod det for oldtidens almindelige bevidsthed1. Hans 

1 Og i det fjærne de hæve sig så de kavkasiske bjærges 
brat opstigende tinder, hvor hojt på stenede fjælde, 
smedet i bojler af malm på hænder og fødder, Prometheus 
mætted den daglig på ny fremsvævende ørn med sin lever... 
Snart derefter de også Prometheus1 stonnende veråb 
hørte, da fuglen ham hakked i leveren; trindt gennem luften 
løde de jamrende skrig, til omsider fra bjærgene samme 
vej den grådige ørn de så' svæve tilbage. [Noten fortsættes] 



110 DEN BUNDNE JÆTTE I KAVKASUS 

fængsling til klippen findes fra 5te årh. i alle billedlige fremstil­
linger. 

De nye træk er her henførelsen til Kavkasus, og lænkning 
til selve klippen. Det forste stemmer med næsten hele den kav-
kasiske overlevering; det andet med Elbrus-overleveringen. 

I sen-antik tid havde man endnu bestemtere forestillinger om 
fjældet: „Fra [floden] Hippos indtil Astelefos og Dioskurias så vi 
Kavkasusbjærget, og af Kavkasus vistes os en tinde ved navn 
Strobilos, hvor man fortæller at Prometheus skal være ophængt 
af Hefaistos-på Zeuses bud." Således læses der iArrians skrift om 
Sortehavets kyster (Periplus Ponti-Euxini 5, 11), der er tilegnet 
kejser Trajan og altså forfattet o. 120 e. Kr. 

Der kan ikke være nogen tvivl om, hvad det er for en tinde, 
der rager så synlig op over Kavkasuskæden når man nærmer sig 
til den fra Sortehavet; det er toppen af Elbrus1. Vi behøvede i 
så henseende slet ikke den nyere sagnoverleverings vidnesbyrd; 
betegnelsen er tydelig nok i sig selv. 

Denne beretning stemmer altså endnu nojagtigere med den 
nyere Kavkasus-oyerlevering end de ældre kilder gjorde. 

Indenfor den antike literatur som helhed savner vi ellers 
nojere betegnelse af stedet for Prometheus' pinsel. Den eneste 
undtagelse er at Aleksanders hær på hans Indienstog traf en bjærg-
kæde Parapamisos, som den anså for det sagnberomte Kaukasos, 
og et hojt fjæld med en hule, hvor der sås spor af Prometheus' 
lænker. Men denne fantastiske henlæggelse af Kavkasus-sagnet til 
de fjælde de mødte i det fjærne østen, kan vi ganske se bort fra. 
De lærer os bare, hvor lidt oldtidens Hellener vidste om hvor 
Kavkasus lå; denne pludselige opdagelse af Prometheus' hule må 
udmønstres fra rækken af virkelige overleveringer, — men i Græ­
kernes geografiske literatur spillede drøftelsen af dette sporsmål 
unægtelig en rolle. — 

Der må bestå en sammenhæng mellem Grækernes Prometheus-
sagn og overleveringen i selve Kavkasus. Sporsmålet er blot, hvem 
af dem der har affødt eller påvirket den anden. 

Den ene mulighed er at Grækerne selv har skabt Prometheus-
myten, at de senere selv har henført den til Kavkasus, og at de 

Apollonios, Argonautertoget (Christensen - Schmidts oversættelse) 2, 1250 ff 
(jf. 3, 850). Aiskhylos citeret hos Cicero (Tuse. 2, 10): guttæ quæ saxa assidue 
installant Caucasi. ' O. Lange, Kavkasus, s. 13; o. fl. 



11. DEN BUNDNE PROMETHEUS 111 

som sidste led i rækken har stedlagt den til Elbrus, denne sidste 
form skulde da være optaget af landets indbyggere, og udviklet 
videre igennem tiderne helt til vore dage. 

Den modsatte mulighed er den at sagnene fra Kavkasus har 
affødt den græske Prometheus-myte. 

Endelig er der mulighed for et mellemstandpunkt, repræsente­
rende en blanding eller gensidig påvirkning. 

På det forste standpunkt står vistnok alle de klassiske filologer, 
for så vidt de i det hojeste nævner selve Kavkasussagnene i forbi­
gående. Og ligeså de forfattere i Kavkasuslandene jeg kender. 

På mellemstandpunktet står V. Miller i sine „Prometheische 
sagen": Grækerne hørte i Kavkasus myter om Rokapi, Amiran 
o. desl., de opfattede dem som identiske med deres egen rodbe­
slægtede Prometheus og kom derved til at henføre hans fængsling 
til Kavkasus. 

Det tredje standpunkt, et udspring i Kavkasus, har— så vidt 
jeg véd — ikke en eneste forsker hævdet. 

Det som der stadig henvises til er at Prometheus-sagnet i sin 
ældste form ikke kender noget bjærg, endsige noget Kavkasus; 
Hellenerne har altså forst senere enten henlagt deres egen myte 
til Kavkasus eller opfattet den som variant til de sagn de traf på 
i Kavkasus. 

Denne forklaring var tilfredsstillende i forhold til det materiale 
der forelå de ældre forskere; men på hvad der nu foreligger, passer 
den slet ikke. Kæmpen der er bunden til sojlen tilhører hele landet 
syd for Elbrus, både Svanernes lige syd for Kavkasus og Mingrelierne 
og Imereterne på sletten. Den ældste græske form stemmer netop 
med overleveringen fra den del af Kavkusus der ligger Grækerne 
nærmest. At fjældet og kløften mangler i græsk, kan ikke undre 
os; thi allerede nede på sletten — hvor man endnu kan se Elbrus 
— er kun sojlen ene tilbage, mindet om fjældet mangler. Og 
endnu ett er at mærke: denne ældste form står på det aller-
væsenligste punkt nærmest ved Kavkasus-sagnene: »Og med 
vælde end den listige holdes afmægtige lænke i fængsel." Fængs­
lingen er i al senere græsk overlevering sunken ned til en fordums 
begivenhed. Det problem der skal løses er da ikke det, hvorfor 
Aiskhylos eller andre senere forfattere henførte Prometheus til 
Kavkasus, men hvorfor stemmer hans fængsling hosHesiodos træk 
for træk med Elbrus-sagnene? 



112 DEN BUNDNE JÆTTE I KAVKASUS 

Når tidligere forskere er kommet så hurtig over sporsmålet, 
er det ikke blot for Hesiodos' skyld. De har regnet at de kavka-
siske sagn stammede fra de græske simpelthen i kraft af tidsfor­
holdet: Hesiodos og Aiskhylos overfor folkemindeoptegnelser fra 
19de årh. Men selve denne slutning indeholder en tilsnigelse: at 
sagnene om den bundne jætte skulde være ukendte i selve Kak-
kasus i sidste artusend for Kristi fødsel. Og en sådan teori strider 
på det mest afgdrende mod den mytiske opfattelse af jordskælvs-
fænomener som synes uadskillelig fra en tidlig menneskeheds 
måde at opfatte på. Den afgjorthed, hvormed nutidens bjærgbo 
svarer at Amirans tilværelse ikke er noget man skal tro på, men 
noget som kan iagttages, — den må en tidligere menneskehed 
have haft i endnu hojere grad. Så længe Kavkasus har været 
beboet, må man have haft forestilling om en indespærret jord­
rystende jætte. 

Hertil kommer at tidsregningen ikke vil slå til. Vi har set 
mylderet af yngre og udvidende sagnmotiver, der er groet op 
jævnsides den simple Elbrustype (den der nærmest svarer til vor 
Prometheus). Men det sidste og fjærneste led i denne udvikling, 
Armeniernes Ardavazt-sagn er opstået i 2det årh. e. Kr.; hvis myten 
skulde være lånt fra Grækerne måtte hele denne udvikling og 
vandring være trængt sammen i en utrolig kort tid. Samtidig 
med at Elbrusfjældet forste gang nævnes i græsk literatur (hos 
Arrian), når Kavkasussagnene deres sidste trin i udvikling og spred­
ning ved den unge Armenierkonges død på Arrarat. 

Endelig passer teorien om en senere græsk indvandring heller 
ikke til selve sagnforholdet. Elbrussagnene stemmer ikke med den 
senere græske overlevering, der lader ørnen falde for Herakles' 
pileskud; den har tværtimod — ligesom Hesiodos' grundtekst — 
troen på jættens fortsatte pinsel. Hvis sagnet i Kavkasus skyldes 
overførelse fra Grækenland, må den forste overførelse være sket 
allerede for Hesiodos' tid (og for de ældste seglstenes — østenenes 
— tid); ti sOjlen her svarer jo noje til de sydelbrusske forudsæt­
ninger. Men på den tid havde Grækerne ingen lige forbindelser 
med Kavkasus; ej heller kendte de selv Prometheus' henførelse til 
Kavkasus. 

Mest urimeligst af alt er dog den tanke at disse noje sted­
bundne sagn, knyttede til kilderne på fjældet og til en række af 
jordskælvsfænomener, ikke skulde være skabte af befolkningen 



11. DEN BUNDNE PROMETHEUS 113 

selv, der daglig har alt dette for oje, men af de flygtig besøgende 
Grækere. 

Med det modsatte udgangspunkt bliver derimod alt klart i sin 
sammenhæng. Det er givet at man fra en ganske fjærn tid af 
måtte opfatte fjældets dron og stonnen som et uhyre indespærret 
væsen der arbejdede på at komme fri. Det er endvidere en kends­
gerning, at i alle egnene tæt ved fjældet har den stadig og stærkt 
gentagne følelse heraf haft en mærkelig ævne til at skabe sagn­
typer hvori denne angst for ødelæggeren kom til udtryk. Det er 
endvidere påvist, at flere af disse typer har en mærkelig ævne til 
at udbrede sig videre fra folk til folk; vi har set landene så langt 
hen som Armenien gennemtrængte af dem; vi har set dem i 
kristnet form sprede sig over Evropa dog med ulige mere pletvis 
forekomst. Den tanke ligger da nær, at også den græske Prome-
theus-myte helt eller delvis er udvandret Kavkasus-stof. Den af-
gorende lighed, den endnu fængslede titan, findes i den ældste 
græske form; den særlig græske behandling af den bundne jætte 
(udfrielsen) havde endnu ikke opstået dengang den græske og den 
kavkasiske myte skiltes, o: Elbrus-sagnet er i en forhistorisk tid 
udvandret, formodenlig langs Sortehavet; naturligvis har det sat 
sit stedfæste over styr inden det kom til så fjærne steder. Som 
et spor af vandringsvejen har vi sojlen, som Prometheus lænkes 
til; den fortæller at sagnet er gået gennem landene syd for Elbrus, 
det naturlige bindeled mellem Elbrusdalene og Lille-Asien. Det næste 
trin er, at Grækerne bliver regelmæssig søfarende på Sortehavet; 
man undgår da ikke at blive kendt med dette rigest udviklede 
sagn i Kavkasuslandene, og resultatet er at man henlægger den 
hjemløse Prometheus til Kavkasus, og at man optager det sagntræk 
fra Elbrus-folkene, at han er lænket til klippen. Dette sker for 
5te årh. f. Kr. Et sidste trin i udviklingen er det, at Grækerne 
(senest i 2det årh. e. Kr.) får at vide, at det var selve Elbrus. 
Vi ser altså, ligesom i de andre tilfælde, den stadige strom af for­
tælling fra Kavkasus udefter, ligesom bølgeslag på bølgeslag fra en 
elektrisk kraftgiver, — ganske som vi for så de gentagne strøm­
ninger der sivede ind i det kristne Evropa. 

Lad os for en sikkerheds skyld se os om efter den tredje 
mulighed: en blanding af gensidige påvirkninger. At denne teori 
er kunstig, beviser jo ikke afgorende at jden er fejl. Vi må dog 
på forhånd udelukke den mulighed at selve jætten skulde være 

Danske Studier. 1912. 8 



114 DEN BUNDNE JÆTTE I KAVKASUS 

indplantet fra græsk; ti han opstår naturnødvendig af de givne 
forudsætninger. Vi må også gore undtagelse for hans henførelse 
til Kavkasus, og nærmere bestemt til Elbrus; alt dette — som 
Grækerne sent og gradvis når at gore rede for — ligger i Kavkasus 
i naturmotivet. I naturmotivet ligger også at han er lænket til 
fjældet (ikke, som de fleste jordskælvskæmper indeni det); ti sagnet 
er knyttet til kløften ved kildens udspring, muligvis tillige bundende 
i Elbrustoppens lighed med en jættestor skikkelse. 

Det skulde da være et træk som den hakkende ørn eller grib, 
der var lånt fra græsk; men i græsk er der ingen særlig årsag til 
den, anden end det almindelige at han skal pines; mindst af alt 
er der årsag til den i Hesiodos' sagn, hvor han er bunden til en 
sojle. Hos Elbrusfolkene har den derimod sin årsag, kæmpens af­
brudte pinsel der ytrer sig i fjældets dron til forskellig tid; og her 
hvor kæmpen er lænket ved flodens kilde, nær bjærgkongens 
bolig, er den stadig gæstende ørn eller grib på sin naturlige plads, 
både som bjærgets fugl og som bjærgkongens undergivne. 

Vi må også gore undtagelse for sojlens vedkommende. I 
Prometheus-historien er den vilkårlig. I Elbrussagnene hører den 
ind i en række variationer over et og samme tema: lænket — til 
fjældtoppen — lænket til klippeblok i kløften — lænket til frit­
stående sojle (mingrelsk og imeretisk); den er ganske simpelt ud­
viklet af naturmotivet alt som overleveringen fjærnede sig fra selve 
Elbrus. 

Men når alt dette undtages, hvad er det så egenlig der skulde 
være vandret fra Grækerne til Kavkasus? 

Skulde det være forhistorien, som Grækerne har overført til 
Kavkasus, det at den formastelige Guderaner straffes (i græsk ild-
raneren, i kabardisk raneren ved livskilden)? Men også denne har 
i Kavkasus sin naturlige sammenhæng: han lænkes dær hvor han 
er trængt frem, og pinslen består i at han stadig véd sig målet, nær 
uden at kunne nå det. I Prometheus er der ingen naturlig årsags-
kæde mellem ran af gudeilden og lænkning til en sojle eller 
klippe, med en hakkende grib. Han kunde være straffet med 
hvadsomhelst andet. 

Endnu et synspunkt må anvendes. Den græske myte har en 
ret rig episk udførelse: en lang forhistorie (Prometheus' formastelse), 
den har en fyldig situation (den hakkende ørn), og en afsluttende 
begivenhed (den befriende Herakles). Men den mangler natur-



11. DEN BUNDNE PROMETHEUS 115 

grundlag; intet jordisk fænomen træder i forbindelse med den 
bundne jætte, undtagen vulkanske udbrud i en enkelt kilde, af 
forskerne opfattede som efterligning af den under Ætna begravede 
Tyfon. Stedlæggelsen glipper ganske hos Hesiodos; den er vag i 
hele den senere hojgræske literatur. Aleksander den stores sol­
dater, der i Indien opdagede sporene af Prometheus' lænker i 
hulen, udtaler i virkeligheden en skarp sagnlig kritik over det 
græske Prometheus-sagn: dets mangel på stedfæste, som bliver så 
meget mere iøjnefaldende når man har det beslægtede kavkasiske 
til sammenligning. Her er en svaghed, som forflygtiger sagnets 
hovedoptrin. Men et forsvundet eller forflygtiget stedfæste betyder 
næsten altid at et sagn er vandret fra sit rette hjemsted. 

Træk for træk må vi altså frafalde tanken om græsk ind­
vandring i Kavkasusdalene (de har jo i det hele været lidet mod­
tagelige for kulturstrømninger). Også om forhistorien tor vi sige 
det samme; tæt indvævet med de hjemlige forestillinger om flod-
kilderne oppe i fjældet, hvor guddommen har sit sæde og livs­
kraften fremvælder, bærer den intet præg af at være en blot om­
dannelse af den græske ildraner. >. 

Alt dette viser, at hele stramningen i sagnet har gået — her 
som ellers — fra Kavkasus udefter. 

Sporsmålet er da blot om Grækerne har haft noget Prome­
theus-sagn uafhængig af den kavkasiske myte; nojere bestemt, 
hvorledes den græske ildraner forholder sig til den kavkasiske raner 
af livsvandet. 

Det er givet at vi ingen ildraner finder i kavkasisk overlevering1. 
Det er givet at Prometheus' rolle som „ ildbærer * danner grund­
laget for Grækernes interesse for ham; således dyrkedes han i 
Athen og andensteds i forbindelse med ildguden Hefaistos. Den 
slutning ligger da nær, at Elbrusfjældets raner af livsvandet og 
Hellenernes ildraner mindede så vidt om hinanden, at de for myte­
digtende bevidsthed kunde gælde for en og samme skikkelse. Om 
Prometheus har været nogen lidelse underkastet, inden han fik 
Elbrus-sojlen og Elbrus-ørnen, får vi lade stå hen; det har næppe 
været nødvendigt for at fremkalde forestillingen om de to myte­
skikkelsers identitet. 

1 Undtages må en meget ung og grumset opskrift (ovenfor s. 13 f), hvor 
ildranet og menneskekærligheden sikkert er literært lån. 

8* 



116 DEN BUNDNE JÆTTE I KAVKASUS 

Således er forholdet for umiddelbar betragtning. Set i videre 
sammenhæng ser det således ud: 

Myten om ildraneren gor et eget primitivt indtryk. Og de 
forskere har sikkert ret der indordner den blandt en række sagn­
dannelser fra ældgammel tid om hvorledes ilden, vandet eller andre 
kulturgoder er komne i menneskers eje, sædvanlig ved at en art 
kulturheros stjæler dem fra deres mægtige troldeagtige besiddere. 
Også Nordboernes Loke har træk af denne art1. 

Det går da ikke at betragte denne myte som en blot af-
ændring af Elbrusmyten om kæmpen der vil trænge ind til livs-
vandet. Snarere er de to i deres art sidestillede myter, hvoraf 
den ene går ud på at rane ilden, den anden på at rane vandet, 
den sidste mest afændret fra urtypen, idet vandet (som oftere i 
mere udviklet mytologi) er blevet livsvandet, og myten er sammen­
vævet med særlige Elbrusforestillinger om guddommens sæde ved 
kildevældet på fjældets top. I hvert fald er ligheden imellem de to 
myter (at den formastelige trænger ind i gudeboligen for at tilrane 
sig hvad guderne har forbeholdt sig selv) så stærk, at Kavkasus-
jættens lidelse lod sig overføre på Prometheus; Grækernes moralske 
og religiøse begreber krævede jo en gengældelse for guderanet. 

Men det er ikke guderanerens forhistorie, som er genstand 
for min undersøgelse. Det må være nok at have påvist, at den 
græske Prometheusmyte som forestilling om den bundne jætte 
naturlig fojer sig ind blandt udløberne fra den kavkasiske myte, 
og at ingen anden forklaring tilfredsstiller end en stadig fortsat 
udstromning fra denne kilde. 

Én stor forskel er der ganske vist. Kavkasus-myten drejer 
sig om en kommende verdensødelægger; Prometheus-billedet er, 
selv i sin ældste form, uden fremblik mod det kommende. Men 
dette er naturligt nok. Det var det umiddelbare naturindtryk, som 
vakte angsten for hans komme. På afstand svales rædselen for 
ham, og Grækerne, som i ældre tid intet bestemt sted havde til 
ham, og som senere henlagde ham til en fjærn skueplads, måtte 
ganske mangle denne tilskyndelse. Måske forestillingen om at den 
bundne jætte vilde bryde ud som verdensødelægger allerede var 
tabt inden sagnet nåede Grækenland2. 

1 Jf. min .Myterne om Loke', Festskrift til H.F.Feilberg (1911) s. 573. 
2 Muligvis har vi „lævn" af den i et enkelt Prometheus(?)-billede, hvor den 
vogtende fugl sidder på sojlen (s. 108). 



11. DEN BUNDNE PROMETHEUS 117 

I hvert fald måtte Grækernes mytologi, som har en mærkelig 
mangel på ragnarok-motiver, være utilbøjelig til at optage en så­
dan forestilling, — snarest stridende mod den hellenske forkærlig­
hed for det hvilende og ligevægtige. Det eneste „ragnarok-motiv", 
som vi møder, er spådommen om at den under Ætna begravede 
Tyfon skal bryde løs og ødelægge landet; men — Grækerne ind­
skrænker det til at gælde Siciliens undergang, ikke menneskever­
denens. 

Tillige lod Prometheus sig ikke opfatte som menneskehedens 
ødelægger, da den græske myte holdt fast ved ham som men-
skehedens ven og velgorer. Intet under da, at man, trods den 
stigende berøring med Elbrus-folkenes overlevering, aldrig optog 
forestillingen om verdensødelæggeren; men stærkt bevægede sig i 
modsat retning: Prometheus' befrielse ved en menneskelig helt. 

1 denne henseende undergår myten hos Grækerne en udvik­
ling: den afgiver stof til heltesagn. Dette minder om den udvik­
ling jættesagnet har undergået så snart det fjærnede sig fra Elbrus, 
i Sydkavkasuslandet; dog bliver i græsk myten ikke selv udgangs­
punkt for heltedigtning, den hænges på en af folkets storste heroer 
som et enkelt optrin i hans liv. Men heller ikke dette er ene­
stående; vi skal finde det samme i endnu hbjere grad i de tar-
tariske ragnarok-sagn. 

Ser vi os om i den græske myteverden, opdager vi at Pro­
metheus ikke er den eneste der har berøring med Kavkasus-jætten. 
En hel lille række af dem der i Hades l ider pinsel for deres 
formastelse viser en mærkelig overensstemmelse1. 

Tan t al o s skildres — tidligst i Odysseens Ilte bog, den 
senere tildigtede Dødsrigesang, — som stående i vand til hagen, 
men hver gang han vil drikke viger vandet bort; dejlige frugttræer 
lader deres grene hænge ned over ham, men når han griber efter 
dem drager de sig i vejret. En anden form af sagnet går ud på 
at Zeus til straf har henlagt et bjærg i Lilleasien ovenpå ham. 
En mere spekulativ variant lader et bjærg være ophængt over hans 
hoved, så at han lever i evig angst for at det skal knuse ham. 
Som grund til hans pinsel opgiver sagnet, at han var gudernes 
bordfælle, men røbede deres hemmelighed; en mere håndfast 
variant véd, at han stjal gudernes nektar og ambrosia. 

1 Det er C. W. v. Sydow der forst har henledt min opmærksomhed derpå. 



118 DEN BUNDNE JÆTTE I KAVKASUS 

Tager vi af denne gruppe sagnforestillinger ikke de psyko­
logiske, men de mere håndgribelige varianter, får vi rækken: 
jordisk væsen hengemt i bjærget til straf, hans brøde er ran af 
gudedrikken, hans pinsel er ikke at kunne nå drikke. Der er 
da en forbavsende overensstemmelse med kildemyten fra Elbrus 
(type IV B): kæmpen trænger ind til den af guddommen beboede 
fjældtop for at tilrane sig livsvandet, han lænkes ved kilden, men 
hver gang han vil drikke af den viger den bort1. Slægtskabet vil 
vanskelig kunne nægtes. Men det er ikke den i oldtiden gængse 
form med de psykisk-etiske hovedmotiver og henlagt blandt andre 
straffe i den hinsidige verden; det er den umiddelbare myte, natur­
bunden til en jordisk skueplads, der viser ligheden. Slægtskabet 
går da snarest gennem Tantalos-sagnets grundelementer, ikke gen­
nem dets klassiske form. Kavkasus-myten har i sig selv en sam­
menhæng (kæmpen hensat lænket nærved kilden med livsvandet, 
som han stræbte at nå til); hos Tantalos er de to motiver ad­
skilte: han raner gudedrikken, men er hensat så han ikke kan nå 
vandet. I den græske myte er det oprindelig sammenhørende 
blevet adskilt. Overleveringen fra Kavkasus byder da grundformen 
til handling, men dette vil da rimeligvis sige, at sagnets hjem er i 
Kavkasus, eller nøjagtigere ved Elbrus. — 

Jævnsides med Tantalos fremstiller Odysseens Dødsrigesang 
Ti tyos : 

Også jeg Tityos så, hvem den hædrede jord havde frembragt, 
strakt på sletten han lå, hans krop ni marker bedækked, 
og på hans side der sad to gribbe som leveren hakked, 
trængende dybt under kødet, omsonst han med hænderne køs dem. 
Vold han øved mod Leto, Kronions livsalige mage, 
dengang til Python hun drog hen gennem det skonne Panopeus. 

Myten mælder sig som hørende til i Delfi-egnens bjærge. Dens 
tilblivelse vil klassiske filologer helst henføre til det 6te årh.s 
stræben efter at give sansernes trælle en til deres lave drifter sva­
rende straf i den hinsidige verden*. Æmnet kan være taget fra 
Prometheus' pinsel, således at ørnen er ændret til grib og samtidig 
fordoblet. Men den kan også være et eget skud fra den store 

1 Forestillingen at guddommen har henlagt fjældet ovenpå ham genfindes 
i ossetisk-svanisk-abchasisk overlevering. Se ovenfor s. 30 ff. 2 Gruppe, 
Griech. Myth. 1018; jf. Preller I1 513. 



11. DEN BUNDNE PROMETHEUS 119 

Elbrus-gruppe; at det er, så at sige: virkelige gribbe (og ikke 
nogen Zeuses ørn) må snarest pege i denne retning. 

Sidst i rækken af bundne jætter træffer vi O tos og Efialtes, 
de to Aloeus-sonner, „jordfødte", „nærede af markens grøde"; de 
voksede en alen eller en favn i hvert år (eller tre fingerbred i 
hver måned) indtil de ni år gamle overgik guderne i styrke. Da 
de vovede kræfter også mod dem, faldt de for Apollons pile eller 
for Zeuses lyn, eller — efter den gængse fortælling — de skød 
deres spyd efter en hind, sendt af Apollon eller af Artemis, og 
dræbte derved hinanden. Deres overmod mod guderne ytrer sig 
hyppigst i at de fangede selve krigsguden Åres; en enkelt fortæl­
ling lader dem dynge Pelion oven på Ossa for at stige op til selve 
boligen i himlen; atter andre lader dem søge at voldtage Hera og 
Artemis eller en af dem. 

Kun en eneste kilde (Hygins ,Fabulæ') tillægger dem en straf 
ud over døden: „Det siges at de i Hades lider følgende straf: de 
er bundne med slanger til en sojle med ryggen til hinanden, og 
på denne sojle sidder der en hornugle1". 

Dette sidste sagn minder påfaldende om Amiran-sagnet fra 
Svanerne tæt syd under Elbrus: i en kløft i Elbrus findes, begge 
bundne til en sojle, men med ryggen til hinanden, Amiran og en 
dev; på sojlen sidder en fugl og advarer ved sin kalden deverne 
om når han er ved at gore sig fri. Ligheden med Otos og Efialtes 
er så gennemført, at der må være et bestemt slægtskab mellem de 
to overleveringer. 

Otos og Efialtes er et par thessaliske heroer. Egenlig er de 
vætterne i den hurtig opgroende og pludselig aflivede sæd; selve 
deres navne betegner dem som høstningens guddomme. Derfra 
skriver sig deres jordvoksne styrke, hastige grøde og voldsomme 
død; menneskene undgår i myterne altid at tilstå, at det er dem 
selv der dræber afgrøden2. På Naxos og på Kreta har man dyrket 
dem. Deres mest kendte storværk — og derfor formodenlig det 

1 Hi cum Dianam comprimere voluissent, quæ cum non posset viribus 
eorum obsistere, Apollo inter eos cervam misit, quam illi furore incensi dum 
volunt jaculis interficere alius alium interfecerunt. Qui ad inferos dicuntur, 
hane poenam pati: ad columnam, aversi alter ab altero serpentibus sunt deli-
gati. est styx [udgiveren retter det til: strix] inter columnam sedens ad quam 
sunt deligati (Hyginus, iabulæ 28). — Se i øvrigt Roscher, Myth. lex. I 254. 
III 1, 1231; Pauli-Wissowa, Realencycl. I 1590 ff. 2 Jf. min Danm. helte­
digtning II 257 ff. 



120 DEN BUNDNE JÆTTE I KAVKASUS 

ældste — at fange Åres menes at have en national og kulturlig 
baggrund (Thessalernes overlegenhed over Thrakerne, agerdyrkernes 
over vildfolkehe). — Men da Hellenerne i alle jætteagtige væsner 
så trods mod guddommen, blev også disse regnet med til gigan­
ternes skare. Fald for Zeuses lyn og Apollons pil er gængse 
gigantmotiver, ligeså forsøget på voldtægt, som vi sidst så hos 
Tityos. Areskampen er, som omtalt, vistnok bunden i gammel 
stedlig overlevering. Nye er da himmelstigningen og lænkningen 
til sQjlen. 

Hvis vi i stedet for himmel, indsætter Thessaliens gamle gude­
bolig Olymp (og disse to begreber blandes jo ofte), svarer myten 
til Elbrus-jætten der søger at bane sig vej til gudefjældets util­
gængelige top, men standses ved den værnende guddomsmagt og 
lænkes. Selve deres dobbeltlænkning svarer derimod så noje til 
Amirans lænkning i kløft på Elbrus, at slægtskabet ikke med nogen 
rimelighed lader sig nægte. 

Det er vanskeligt at oprede sammenhængen helt, fordi dobbelt-
lænkningens plads indenfor Elbrus-sagnenes udvikling ikke er os 
fuldt klar. Så meget er sikkert, at fuglen på sojlen ved at komme 
over i Elbrus-sagnene ikke blot får betydning for handlingen, men 
også bliver led i den syd-elbrusske sagngruppe, hvor fuglen på 
pælen altid er det afgorende motiv. I modsætning dertil er den 
tilovers i den græske myte. At den er en ugle (otos) forklares 
kun ved navneligheden med Otos; men hvis straffen — som 
mytologerne mener — kun består i at høre på ugleskrig, er den 
så ringe, at Otos-myten her må være det blotte lævn af en ældre 
tankegang. 

Der må da foreligge et lån fra kavkasisk til græsk. Vor „El­
brus-type V*K (o: den særlig svaniske form med dobbeltlænkning 
og fuglen på sojlen) har altså været til i oldtiden og påvirket 
Hellenerne. Tiden for overførelsen kan snarest være den tid hvor 
Hades-straffene udvikler sig kraftigst i græsk myteverden, omkring 
6te årh. Da ligger den nære handelsforbindelse med Syd-Kavkasus-
landet (Kolkhis) lige forud; og overførelsen bliver tilnærmelsesvis 
samtidig med at man — som følge af umiddelbar berøring — mod­
tager Kavkasus som Prometheussagnets skueplads og klippen som 
hans pinested. 

På nær selve Prometheussagnet, der tidlig og ad ukendte veje 
er trængt ind i Grækenland, er alle de til Elbrussagnene svarende 



12. DEN BUNDNE I.OKE 121 

græske optrin henlagte til Hades: Tityos, Aloeus-sonnerne, og vel 
ligeledes Tantalos. Vi kan herved tidsfæste dem som forholdsvis unge, 
til en stærkt efterhomerisk tid da Hadesstraffene groede op, og vi 
kan typefæste dem som afledte i sammenligning med sagnene fra 
Kavkasus. Den gamle jordskælvs-sagnkres har — ved udvandring 
— tabt naturgrunden under fødderne; og nu sættes den på aftægt 
i den hinsidige verden, således som man plejer at g6re med geogra-
fisk-mytisk inventar der er bleven forældet. 

Det er mærkeligt at se hvorledes én Elbrus-myte er stykket 
ud for at nære Hellenernes stærke trang til mytedannelse. Kæmpen 
der trænger ind til livskilden på Elbrus møder kløvet til tre myter: 
opstigningen til den utilgængelige gudebolig (himmel, Olymp, El­
brus) hos Otos og Efialtes; ranet af gudedrikken, og straffen at 
fængsles ved vandet uden at nå det, til Tantalos; selve klippe-
lænkningen og rovfuglen til Prometheus. 

Dette er vidnesbyrd om hvor stærkt Hellenerne har øst af 
det episke stof. Hvad man derimod aldrig finder, ikke engang 
når fuglen på sojlen overføres, er ragnarokforestillingerne; for dem 
synes Grækerne at have været mere umodtagelige end noget an­
det folk. 

12. Den bundne Loke. 

Vi vender os nu til de nordiske forestillinger om den bundne 
Loke. Hvis Prometheus røbede afstamning fra de kavkasiske jord-
skælvsmyter, må der i endnu hojere grad være mulighed for sam­
menhæng mellem dem og Loke; ti træk efter træk er de identiske: 
et jæt teagt ig t væsen, lænket til klippen afguderne som 
straf, stadig pint af et derti l tjænende vilddyr (i nordisk 
edderorm), rys tende sig i sine smærter og derved frem­
kaldende jordskælv, endelig til s ids t r ivende sig løs til 
verdens ødelæggelse. 

Hvis vi mødte denne Lokeskikkelse indenfor Kavkasus, vilde 
vi slet og ret betegne ham som en variant af type IV A, med en 
edderdryppende slange istedetfor den hakkende grib, og en almen 
forestilling om misgerninger mod guderne i stedet for den be­
stemte indtrængen i gudernes verden. Den har i udpræget grad 
jordskælvet, når pinselen stiger; og den har den stærke almene 
forestilling om løsrivelse til verdens ende. 

Skont Loke, efter jordskælvsjætters sædvanlige vis, tænkes 



122 DEN BUNDNE JÆTTE I KAVKASUS 

indelukt i bjærget, fremhæves stadig en lænkning til en eller flere 
fritstående klipper: aserne rejste tre klippestykker på kant og 
bandt Loke dertil: en under hans skuldre, en under hans lænder 
og en under hans knæhaser (Edda); „aserne skal binde dig til 
klippen med din sons tarme", hedder det kort og godt i Lokasenna. 
Dette minder om stedtypen Elbrus: lænket til en kegleformet 
klippe, en stor rund stenplade på fjældets øverste top, ell. desl. 

Selve ormen har i alt fald en berøring indenfor Kavkasus-
kresen: en abchasisk overlevering nævner hos kæmpen en gnavende 
drage, rigtignok ikke gnavende i ham selv, men — ved blanding 
med „type VI" — i hans lænker for at skaffe ham fri. Der vilde 
da kunne foreligge en udviklingsrække: hakkende grib — gnavende 
slange — edderdryppende slange; dette sidste måtte da skyldes 
den nordiske overlevering, hvor edderspyende eller edderdryppende 
drager og < orme er almindelige, gnavende slanger langt sjældnere1. 
Selve vekslingen mellem grib og slange er endnu mindre påfal­
dende ; såsnart jætten tænkes indelukt i fjældet, vil slangen natur­
lig træde i gribbens sted. 

Rent typemæssig lader den bundne Loke sig da opfatte som 
en lidet afændret form af Kavkasus-jætten (af type IV A). 

Det eneste træk ved Loke, der står helt fremmed overfor 
denne sagntype, er at hans hustru Sigyn står hos ham og holder 
en skål under edderdryppet; hvergang hun går bort at tomme 
skålen, krymper han sig så jorden ryster. I sig selv er dette op­
trin yngre end den fængslede Loke; det er blevet til for at for­
klare den biomstændighed at jordskælv sker så sjælden. For 
Kavkasusboerne, der stedse havde de stærke lydindtryk af stonnen 
og larm fra fjældet, var denne forklaring overflødig; for Nordboerne 
(og flere folk) der langt sjældnere mærkede til jordskælvskræfter 
var den naturlig. 

Mærkelig lighed med Loke og Sigyn har et littavisk æventyr, 
som v. d. Leyen har henledt opmærksomheden på2: Den onde 
søster bliver til straf smedet fast til væggen med en lænke om 

1 Dødningesal med orme der spyr edder fra loftet, i Voluspå; jf. Udgårds-
lokes hule på Torkel Adelsfars rejse, Sakses 8de bog; Midgårdsormen og 
Favner osv. edderspyende. Edderdryppende orme af anden art i Sakses Bal-
dersaga og hans Erik-målspage-saga. De i menneskets indre gnavende orme 
viser sig forst med det sydfra kommende sagn om Burgunderkongen Gunnars 
død i ormegården. 2 Marchen in den Gotlersagen des Edda 30. 



12. DEN BUNDNE LOKE 123 

livet, hun kommer ikke ud for hun har grædt en kedel fuld af 
tårer og slidt lænken over. — Her er sagnets logik så dårlig i 
orden, at noget andet synes at gemme sig bag ved det: kedlen 
med tårer har måske sin grundform i den skål som Sigyn holder 
under edderdryppet eller er på en eller anden måde beslægtet 
med den; fangen der skal slide sine lænker sønder minder i alt 
fald om Loke og Kavkasusjætten. Er der slægtskab, giver det 
vink om de veje hvorad Kavkasusjætten kan være vandret til 
Norden1. 

Det er da klart at Loke og Elbrusjætten stemmer i overor­
denlig grad: de bærende træk har Loke fælles med denne, ligheden 
strækker sig helt til enkeltheder (lænket til klippeblokken), og af­
vigelserne i andre enkeltheder bliver let forståelige som nordisk til— 
læmpning af sagnstoffet. 

Man vil måske indvende at denne overensstemmelse kan 
være tilfældig; samme årsag kan på forskellige steder have frem­
bragt samme virkning. Men hvor er så voldsomme indtryk af 
stærke kræfter i dybet, der synes at arbejde på en omvæltning af 
alt? hvor er noget der kan svare til jordskælvsrystningerne i Kav-
kasus? I de nordiske lande er jordskælvene så svage at de for 
mange går uænsede hen; en rædselindgydende styrke har de aldrig, 
og om de nogensinde i fortiden har været stærkere, har de dog 
næppe haft sådan hyppighed at de afsatte en fast bevidsthed om 
et arbejde på verdens undergang o: blev til ragnarokmyte. 

Forskere, der skal forklare myten om Loke som årsag til jord­
skælv, vender sig da gærne til Island hvor de voldsomme jordskælv 

1 I denne forbindelse kan nævnes et andet æventyrmotiv: den bundne 
og indespærrede j æ t t e , som den t i l fældig besøgende skaffer fri. 
Dets udbredelse alene i det sydøstl ige Evropa kunne tyde på at det var en 
fri omdannelse af Kavkasusjætten. Efter at helten har vundet sin brud, går 
han ind i det sidste — forbudte — værelse på slottet eller i den dybeste kælder; 
dær finder han en jætte lænket, som beder om vand, men i det 6jeblik da han 
får det, brister lænkerne og han bortfører heltens unge ægtefælle. Meddelt mig 
af G. W. v. Sydow med følgende henvisninger: 1) „Skytten" [Grundtvig æv. 24 
= PF 304], rumænsk Sainénu s. 345. 461-63. jf 463—64; jf Legrand, Gontes 
grecquess. 145; jfDozon, Contes albanais nr. 24 (befrir „Halvt-jærn-halvt-mand"); 
serbisk Krauss I nr. 34 („jærnpashaen"); sa. nr. 79 („ildkongen"); Jagic II nr. 16 
(„Den røde vind"}; Asfanasieff nr. 94 („Koshtshi-uden-død"); jf mingrelsk 
Wardrop, Georgian folktales s. 112 < Tsagarelli, Gontes mingréliens nr. 14. 
2) „Svanejomfruen" [Grundtvig æv. 1 = FF 400], serbisk Vuk nr. 4; rumænsk 
Sainénu s. 282. 283. 284. 344. 371 jf 372. 



124 DEN BUNDNE JÆTTE I KAVKASUS 

forekommer (Ragn. I 182). Men meget håbløst. Skonf vi er for­
trolige med islandsk sagnverden tilbage til tidlig tid, er der intet 
om at noget enkelt voldsomt væsen skulde være årsagen til jord­
skælvet; intet sted udpeges som hans hule, intet stednavn tyder i 
den retning. Selv ved Islands storste og uhyggeligste hule, Surts-
hulen, var man ikke værre greben end at allerede i landnamstiden 
en mand gik op til dens munding og forebragte „jætten" derinde 
en æredrapa. Det eneste vi véd om hedensk opfattelse af de 
vulkanske udbrud, er at de troedes at være udslag af gudernes 
vrede1. Det viser hvor langt man var fra den umiddelbare natur­
besjæling! At lade Loke som jordskælvsjætte og kommende ver-
densødelægger blive til på Island i 10de årh. er at sætte hele 
Nordboernes mytedannelse og religiøse tænkemåde ganske på 
hovedet. Oven i købet er der al sandsynlighed for at det Edda­
kvad, der stærkest maler Lokes løsrivelse til ragnarok (Vegtams-
kviSa), ikke er digtet på Island men er ældre end Islands be­
byggelse. 

Men heller ikke i andre af vor folkestammes gamle bopæle, 
de tysk-gotiske dele af Mellem evropa, er der den naturgrund hvoraf 
en verdensødelægger skabes. Og søger vi fjærnere ud, da vil intet 
sted indenfor Evropa byde så egnet et grundlag. 

Der vil da næppe ud fra naturforholdene kunne rettes grundet 
indvending mod at dær hvor myten har sin typiske plads i sy­
stemet, dær har den også — så underlig det straks kunde lyde 
— sin historiske plads: den bundne Loke er, ad veje vi foreløbig 
betegner som ukendte, udgået fra egnene ved Elbrus' fod: Han er 
Elbrussagnets vandring mod nord, ligesom Amiran var mod øst, 
og Prometheus var mod sydvest. 

Man vil måske tænke, at Loke — hvis han ikke er hjemme-
født ud fra naturmotivet — kan være lånt fra Grækernes Prome­
theus eller fra de kristnes djævel. Men med Prometheus har han 
ingen lighed ud over hvad de begge har fælles med Elbrustypen IV A; 
med de særlige træk hos Prometheus vil man ikke finde en eneste 
overensstemmelse; og de væsenligste træk, jordskælv og ragnarok, 
mangler netop hos Prometheus. 

De kristnes djævel ligger for så vidt nærmere, som løsrivelsen 
ved verdens ende også karakteriserer ham. Men jordskælvet 
mangler; der mangler også de for Loke ejendommelige enkelt-

1 Kristnisaga k. 11. Surtshellir: Ragn. I 230. 



12. DEN BUNDNE LOKE 125 

heder: lænkning til klippeblokken og dyret der volder hans pinsel. 
Kun i én henseende står djævlen nærmere end Kavkasusjætten, 
idet han ligner Loke i at være almenond, og Lokes straf netop 
mere bygger på det alment onde ved ham end på noget enkelt 
forsøg. Men denne overensstemmelse når ikke til de plastiske op­
trin; dær er intet særligt djævleagtigt, alt er Elbrusagtigt. For så 
vidt der i Loke foreligger påvirkning fra de kristnes djævel — og 
det er ingenlunde utroligt — så indskrænker den sig til det al­
mindelige lysskær, der falder over hans skikkelse, selve optrinene 
er kavkasiske. 

Loke — i sit fængsel — er da også en udvandret Elbrus-
jætte, ligesom Prometheus, ligesom Amiran. Nojere bestemt slutter 
han sig til den form som sagnet har hos Kabarderne på nord­
siden af Kavkasus, ligesom Prometheusmyten der vandrede mod 
sydvest har sin særlige berøring med den sydelbrusske overlevering 
(sojlen). 

Sammenlignet med Prometheus og med Amiran viser vor 
Loke, at vort nordiske „barbariske" folk har holdt nojagtigere fast 
ved stamformen end Grækere eller Georgiere gjorde. 

Tanken studser dog endnu ved at denne nordlige udløber fra 
Kavkasus skal søges på så fjærnt et sted som i norron digtning. 
Så lå dog både Prometheus og Ardavazt ganske anderledes nær i 
sted, og gjorde derved en overførelse trolig! 

Men selv lange veje kan tilbagelægges af sagnet. Forestillingen 
om fjældet med de verdensødelæggende hunde (som skal granskes 
udførlig i næste kapitel) er fælles for folkestammer, hvoraf den ene 
bor midt inde i Sibirien, den anden ved Østersøens kyst, — uden 
at vi nu kan påvise noget stedligt mellemled. Så må også den 
bundne jætte kunne vandre fra Elbrus til Norden. 

Sporger vi: hvor mange nye tungemål måtte sagnet lære, og 
hvor mange myteverdener måtte det tillæmpes efter, inden det 
kunde træffe Nordboerne? — bliver svaret: slet ingen! I den sidste 
romerske kejsertid grundedes det mægtige østgotiske rige i det 
sydlige Rusland; en anden gotisk stat bestod på halvøen Krim, 
hvor det gotiske tungemål holdt sig hele middelalderen igennem; 
Vestgoterne boede i deres nærhed og siden på Donavsletten. Fra 
disse gotiske riger, især fra det østgotiske, gik i folkevandrings­
tiden livlige forbindelser nordpå til de nordiske lande. Kriger­
skarer færdedes mellem landene; varer af alle slags, en ny kunst-



126 DEN BUNDNE JÆTTE I KAVKASUS 

stil (dyreornamentikken) udbredtes nordpå; der menes at den hid­
til ukendte brug af skrift — runerne — fulgte samme baner, og 
selvfølgelig har en mængde åndelige påvirkninger fulgt de samme 
spor1. 

Den folkestamme som Østgoteriget havde til sydøstlige naboer, 
var — Tjerkesserne. Efter forskellige kilders vidnesbyrd har de 
både i oldtid og middelalder nået fra Kavkasus til det Asovske 
hav. „Anternes" (Tjerkessernes) kampe mod en overlegen fjendt­
lig folkestamme »Gut" omtales i en gammel kabardisk sang; man 
genkender heri Goternes gamle navn på sig selv, Gutans. 

Fra gotisk kilde — Jordanes — véd vi om de sejrrige kampe, 
som Østgoterkongen Vinithar, allersidst i 4de årh., førte mod „An-
terne", indtil dette forsøg på at rejse den gamle Gotevælde blev 
tilintetgjort af Hunnerne. Vinithar faldt i et slag syd for Kavkasus 
(som han altså må have overskredet) ved Rion-floden2. 

Det sagn der mest af alle optog de vestkavkasiske stammer 
måtte naturlig finde vej til Goterne; og det er sikkert intet til­
fælde, at det netop er den kabardiske (o: tjerkessiske) overlevering 

' som Lokemyten stemmer med. Men forøvrig måtte de også ad 
andre veje få sagnet tilført: for søfarende på Sortehavet ragede 
Elbrus' top vidt op, tindrende i sin sneglans og omstrålet af mytisk 
skær fra sagnet om den bundne jætte8. Goterne der færdedes 
som vikinger på Sortehavet, kunde heller ikke undgå ad denne vej 
at lære det at kende. Men fra Goterne gik der slagen landevej 
til Norden, og den gotiske kulturbevægelse greb dybt ind i den 
nordiske folkevandringskultur. — 

Så vidt kommer vi altså ved studiet af selve den bundne 
jættes sagntype. Men for Lokes vedkommende hænger optagelsen 
af motivet »den bundne jætte" sammen med en ejendommelig ud­
vikling, som jeg har eftervist i en artikel ,Myterne om Loke'4: 
For eddamytologiens opfattelse af Loke er hans svigefuldhed mod 
guderne, og hans påfølgende straf, det afgorende; men denne 
opfattelse må være yngre. Hovedmassen af myterne viser ham 

1 B. Salin, Die germanische tierornamentik (1904); O. v. Friesen, Runin-
skriftens ursprung (Ups. univ. årsskrift 1904); Bugge, Norges indskrifter med de 
ældre runer, Indledning: Runeskriftens oprindelse (1905). 2 Se nærmere 
herom i den efterfølgende afhandling: Goter og Tj'erkesser. 3 Se ovenfor 
s. 111. * Festskrift til H.F.Feilberg (1911) s. 548—93; jf. Efterslæt til Loke­
myterne, Danske Studier 1912, 87—101. 



12. DEN BUNDNE LOKE 127 

som Odins snilde ledsager eller som tordengudens svage men listige 
følgesvend; disse to mytegrupper tilhører henholdsvis en vestlig og 
østlig gruppe af vor folkeæt. En tredje flok af Lokemyter drejer 
sig om ham som fangst- eller ransmand, og er rimeligvis lævning 
af en ældre opfattelse af ham som „ kulturheros" (i lighed med 
den type der er så fremtrædende i de indianske sagn) der sætter 
menneskene i besiddelse af de naturgoder som forskellige trolde 
til en begyndelse har ejet. Der var i myterne om Loke så megen 
snedighed, at han — under påvirkning udefra — kunde gå over 
til at betragtes som den onde og rænkefulde. Almenbegrebet af 
den onde skyldes sikkert bekendtskab med de hojere religioner, 
forst og fremmest kristendommen; men myten om hans pinsel 
låntes fra Elbrusjætten der havde mere af folkesagnets naive 
plastik, og som i kraft deraf og af sit tydeligere stedfæste lettere 
vandt indgang hos os. 

Det er intet under at Elbrusjættens type — i Loke — blandes 
med en vis almen forestilling om de kristnes djævel. Tid efter 
anden tager han farve fra de hojere religioner. For de persisk 
påvirkede Georgiere omkr. Kr. fødsel blev han selve Ahriman 
O Amiran); de muhammedaniserede Tjerkesser halvandet årtusend 
senere så i ham en Antikrist (Deddjal > Dachkal, Tedzem). 
Goterne ved Sortehavet påvirkedes fra den ene side af de kristne 
Grækere, fra den anden side af de Elbrusboende Anter. Fra de 
forste tog de almenbegrebet af den onde; fra den anden side den 
naturbundne verdensødelægger med de skarpe folkemytiske træk. 
Almenbegrebet iler ofte forud, mens enkeltmyten går i de vedtagne 
spor. Sammennitningen ses endnu på Loke: hans lænkning og 
pinsel er plastisk nok, men der mangler en bestemt forhistorie; 
straffen tænkes knyttet til hans ondskab i almindelighed. 

13. Den lænkede Deddjal (Antikrist). 

Deddjal (forføreren) er navnet på den muhammedanske Anti­
krist. Muhammed har overtaget forestillingen om den store be­
drager og verdenshersker foran dommedag umiddelbart fra Jo­
hannes' Åbenbaring. 

Den mere fantastiske arabiske literatur véd imidlertid at foje 
nye træk til. „Udtog af Vidundere", det ægyptisk-arabiske skrift 
fra 10de årh., fortæller om Ghikk, en sonnesonsson af Sem; han 



128 DEN BUNDNE JÆTTE I KAVKASUS 

havde kun ett oje midt i panden, og en ild delte hans ansigt: 
»Deddjal, siger man, er et af hans born; andre tror at han er 
Deddjal, og at Gud holder ham lænket på en ø i havet hvor han 
afventer hans komme. Han var med et ha ls jærn bundet til 
en klippe, og djævlene bragte ham hans næring; men efter andre 
overleveringer levede han uden at tage næring. Témim-ed-Dari 
så at han havde kun ett oje. Han fortalte dette til Profeten der 
genfortalte det efter ham; han sagde: Jeg har fra Témim-ed-Dari 
at , og han fortalte Deddjals historie"1. 

Samme skrift nævner straks efter en anden stedlæggelse: „Man 
siger at han havde sin bolig under kuplen af Wådi-Berhout [en 
vulkan] i Yemen, og at man gjorde pilegrimsrejse did." „Man for­
tæller at han aldrig sov, og at man over hans ojne så en hvid 
ild. Samme fænomen berettes om det sted hvor han var lænket: 
man så omkring dette sted en strålende ild om natten og en rdg 
ved dag." 

Denne Deddjalforestilling adskiller sig fra de kristnes bundne 
djævel, der vel er lænket til dommedag, men ikke på et jordisk 
fjæld, derimod i helveddybet. Den stemmer her med Kavkasus-
jætten; lænket til fritstående klippe minder den om jætten på El­
brus, — blot henlagt til det alleryderste af den kendte verden. 
Derhen plejer overleveringen jo at flytte de forestillinger der bliver 
husvilde fra deres egenlige hjem. Dette leder tanken hen på at 
denne form af Deddjal er en udvandret Elbrusjætte. 

Skildringen af at ånderne, efter Guds vilje, bringer den lænkede 
hans føde, minder omAmiran, således som hans ophold skildres i 
legendens besøgeoptrin. Om muhammedansk overlevering har på­
virket georgisk eller omvendt, kan vi ikke se af dette træk i og 
for sig. Men det samlede stof viser den lænkede jætte som frem­
med i muhammedansk, hjemlig i Kavkasus. Der er tillige et 
mattere præg, ikke den umiddelbare løsrivelsesstyrke, over Deddjal: 
hans rolle skal jo ikke være den fysiske ødelæggers, men den store 
forførers. 

Forholdsvis hjemlig optræder han i stedfæste fra vulkanen i 
1 L'Abrégé des Merveilles par Carra de Vaux, Paris 1898, s. 150 f. Jf. s. 38: 

„De fleste sømænd er enige om at sige, at Deddjal bor på øen[BrataiI i Siam-
havet] og at han skal drage ud derfra når hans time er kommen* (ligeså s. 57). 
— S. 152 Deddjals henførelse til vulkan i Yemen. 



U. JORDSKÆLVSJÆTTEN. TILBAGEBLIK 129 

Yemen o: han er identificeret med en hjemlig vulkanjætte1. Men 
netop her mærker man mest savnet af den fysiske styrke i hans 
Deddjalnatur. 

Geografisk set har vi i den arabiske Deddjal den sydlige yder­
grænse for den bundne ragnarokjættes område, ligesom Nord­
boernes Loke dannede den nordlige ydergrænse, og Elbrusjætten 
geografisk og typemæssig viser sig som spredningscentret. 

14. Jordskælvsjætten. Tilbageblik. 

Inden vi forlader Kavkasus-jætten, må vi endnu kaste et blik 
på selve hans grundmotiv: den indespærrede jordskælvskæmpe. 

At opfatte jordskælvet som fremkaldt ved et stort levende 
væsens rørelser under jorden er almenmenneskeligt. Denne tanke 
forekommer med en uendelighed af afændringer, snart rent indi­
viduelle, snart gående igen på en række steder, ofte indenfor et 
vist landområde2. 

Til de spredte myteforestillinger hører sådanne som at jorden 
ryster sine lus (Provence), eller jorden danser (Karaiberne), en 
underjordisk smed hamrer og hans hund ryster lus eller sne af 
sig (Kamshatka), en hval svømmer under landet, eller Indianere 
under jorden sprojter vand ud af munden8. 

En mere fast type er den at et dyr, sædvanlig et stort eller 
stærkt, i hvert fald et bæredygtigt, har den rolle at bære jorden 
oppe; når det da ryster på sig, skælver jorden: 

Jorden på hornene af en vild ko på en skildpadde på en 
slange (indiske Sigøjnere)4, på hornene af okse (Bulgarer)5 — ojen-
synlig for at fremhæve dens usikkerhed, på okse (Muhamm.), frø 
(Lamaer), elefanter (Hinduer, undertiden 8 i tal). Brahmaismens 
store verdensbærende slange hører ojensynlig til denne familie6. 

1 Det er vel ikke helt udelukket, at det persiske slangeuhyre i vulkanen 
Deraavend, Azi-Dahaka (> Sohak), der efterhånden mere tager menneskelig 
skikkelse (§ 25), kunde være stamform til denne form af Deddjal, selv om 
positive kendetegn mangler. Men til den ved klippen lænkede Deddjal passer 
Demavenduhyret ikke. 2 Tylor, Primitive culture I s 364—67, Sébillot, Le 
tremblement de terre, Révue des tråd. pop. II 99—105. ' Révue tr. prop. 
XI 400 (Provence); Nederl. volksk. III 119 (hval, o. fl.); Journal of arner, folklore 
X 277 (sprojte vand, andre V 296). 4 Folklore VII 95 nr. 445. 5 Scbismanoff, 
Legendes rélig. Bulgares (1896) s. 12, jf s. 11: på to helgeners tommelfingre! 
8 Sesha ligger under alle de syv verdener og bærer dem oppe med sine 1000 

Dansk« Studier. 1913. 9 



130 DEN BUNDNE JÆTTE I KAVKASUS 

Denne forestilling synes indskrænket til det indiske og muhammed­
anske område1. 

En nærmere udformet variant heraf er den verdensomspændende 
fisk eller slange, der bider sig selv i halen: hvis den taber 
biddet og napper efter halen, da skælver jorden. Hvis holdet 
helt glipper, da forgår verden, — tilfojes i nogle opskrifter; og 
dette er jo en nødvendig følge af den givne forudsætning. — 
Forestillingen er i særlig grad østevropæisk: i bulgarsk en slange 
der ligger i verdenshavet og bider sig i halen, i georgisk en 
tilsvarende fisk, i bogumilsk to sammenkoblede fisk, og i polsk 
to fisk over kors2. Nordboernes Midgårdsorm, der ligger i ver­
denshavet og bider sig selv i halen — uden anden grund end 
sin egen længde — hører vistnok til denne familie, men har 
da mistet det naturmotiv der forklarede dens tilværelse. Eller 
rettere to forskellige tankegange har mødtes i den; den ene er 
„jordomspænderen" (umgjqrd allra landa, som den kaldes); den 
anden er den for Nordhavsfolkene velkendte „store søslange", til­
værelsens storste og farligste vilddyr (dette sidste har atter til­
trukket et episk motiv: tordenguden som slangedræber). Også til 
det hebræiske havuhyre Leviathan knyttes i nogle kristne over­
leveringer forestillinger af noget lignende art3. 

Tanken om en menneskelig jordbærer som årsag til jord­
skælvet træffes i ganske andre egne: hos Karenerne, på Celebes, 
Tongaøerne, Ghibchaøerne, Tlaskala. Det er alene de tropiske 
egne, forst og fremmest Stillehavsøerne, som har denne tanke: 
jordmassens lidenhed synes stærkt at begunstige dens fremvækst; 
og den findes især hos folkeslag med ringe kendskab til husdyr. 

Alle disse jordbærende væsner vedkommer dog ikke vor un-

hoveder; „når han i raseri spærrer gabet op, da skælver verden med alle dens 
skove, fjælde, søer og floder"; men ved enden af den hele verdensalder skal 
der udgå ild fra dens mund, som fortærer Helved, menneskeverden og him­
mellandene (Vishnu Purana 2, 5 jf. k.3; transl. by Wilson II 211 f. V 192 ff). 

1 Tylor nævner også skildpadde fra Nordamerika. Dette må høre til de 
tilfældige ligheder. ! Sohischmanoff, Legendes réligieuses des Bulgares (1896) 
s. 11; Anholm, Gogs och Magogs land 298 (ovenfor s. 78); Dahnhardt, Natur­
sagen I 40. 49. s „Enten er det et jordskælv, eller Leviathan der omgiver 
hele verden slår med sin hale for at omstyrte verden" (gi. irsk heltesagn, 
Zeitschr. f. vergleich. sprachf. 28, 559). Hos Pseudo-Beda ligger Leviathan om­
kring verden og skaber ebbe og flod ved at drikke vandet og give det fra sig 
igen (lignende om en slange ved verdens ende, shetlandsk tro: Mélusine II 182). 



\ 

U. JORDSKÆLVSJÆTTEN. TILBAGEBLIK 1 3 1 

dersøgelse, undtagen for så vidt de viser at jordskælvsvæsnerne 
ofte optræder med bestemt type og indenfor et vist geografisk 
område. 

Nærmere ved vort æmne ligger den tanke at jordskælv o. 1. 
skyldes et under jorden indespærret folk, der klager sig og prøver 
at komme fri: de faldne engle hos Armenierne i Siebenbiirgen 
eller Rumænien1, de afdøde på Andamanøerne2, de i fjældhulen 
indespærrede onde mennesker i Sierra Nevada3. Som man ser er 
tilfældene ganske spredte, o: tanken opstår uafhængig af hinanden 
på fiere steder. I et flertal af tilfælde mangler den bestemt natur­
tilknytning; kun den sidste har et stedfæste. 

Den type som vedkommer os her er derimod et enkelt i et 
bestemt fjæld indespærret væsen, som arbejder på at 
komme ud og derved virker jordskælv. 

Rigest udviklet har vi typen i de Kavkasus-sagn vi nu har 
syslet med. 

I Persernes Azi-Dahaka, indespærret i Demavend, skal vi 
snart træffe en lignende fuldstændig repræsentant for typen: en 
slange (senere menneske), lænket, med dron og damp og rystelser 
som sine livsytringer, og brydende ud ved verdens ende for at 
ødelægge menneskeheden. 

Kæmpen Chikk, henlagt af Gud under en vulkan i det syd­
lige Arabien, og kendelig ved ild og røg der stiger op fra fjældet, 
skal ved verdens ende komme frem som Deddjal (forføreren). Den 
skiller sig altså fra de foregående ved det svagere vulkanske 
fænomen, og det mindre voldsomme udbrud (der sikkert skyldes 
lån andensteds fra, se § 13). 

Et lignende væsen er Grækernes Tyfon, et ildspyende fanta­
stisk væsen (en mangehovedet trold, halvt orm halvt menneske), 
Zeuses lyn har strakt ham til jorden, og gudeherskeren har lagt 
et fjæld over ham. Iliaden nævner Arimabjærget som hans »leje­
sted", vistnok et sted i Lilleasien; senere overlevering opfattede 
ham som gemt under Ætna (eller de lipariske øer, o. 1.). Navnet 
synes at betyde „damperen"; digterne fra Hesiodos af, udmaler 
hans fremtræden som et ildsprudende bjærgs. Hos Aiskhylos fin­
des en spådom at han engang skal ødelægge Sicilien, — et tilløb 
til en ragnaroksdannelse, som Grækernes manglende interesse for 
verdensafslutningen har holdt indenfor så snævre grænser. 

4 Dåhnhardt, Natursagen I 49. 2 Ndfor § 34. 3 Ndfor § 35. 
9* 



182 DEN BUNDNE JÆTTE I KAUKASUS 

(Derimod hører Prometheus ikke herhen, såfremt filologerne 
har ret i at den eneste kilde der giver ham vulkansk natur, beror 
på lån fra Tyfon. Som type er han: en fra sin naturgrund løs­
reven jordskælvsjætte, — uden jordskælv og uden ragnarok). 

I Tyskland og Svejts findes en lignende type af jordskælvs-
jætte, — men i stærkt formindsket målestok. I Rauhe Alp (i 
Schwaben) har Kristus nedstyrtet djævlen i den såkaldte Teufels-
klinge; „her ligger han endnu stadig lænket, men levende, og når 
efter stærk regn bækken svulmer op, siger man at djævlen vrider 
sig i sine bånd". „På Felsberg (i Hessen) ligger under det så­
kaldte Felsenmeer en kæmpe, som en anden kæmpe skal have 
begravet under disse sten, og man hører ham endnu undertiden 
brole". Under Hohenak ligger en kæmpe, som man kan høre 
stonne. Desuden flere lignende tilfælde af fængslede kæmper, dog 
uden at deres livsytringer omtales i de foreliggende kilder; men 
måske de underforstås ved at de „ligger der levende"1. 

Hertil kommer endnu Nordboernes Loke og Esternes helt 
Kalevipoeg. 

Loke har typen fuldstændig, med hule og lænker, med jord­
skælv og med ragnarok. Kun mangler han det, som alle de fore­
gående har: et bestemt sted hvis naturytringer var skikkelsens 
ophav og stadig holdt den i live. Som vi véd, manglede de nor­
diske lande jordskælvsfænomener af en sådan styrke at de kunde 
frembringe en verdensødelægger. Allerede heri ligger, at han må 
være tilført udefra; vi kender nu tillige mytens afstamning fra det 
kabardiske sagn. 

Kalevipoeg vandrede ned i underjordsriget og slog sin hånd 
mod fiældvæggen, men hånden blev fast i stenen; når han trækker 
i den skælver jorden. Her mangler vi både synligt jordskælvs-
motiv og ragnarok. Det sletteboende folk havde intet at tage de 
stærke tilintetgorelsesforestillinger fra. Også her må de være til­
førte udefra. Kalevipoeg der — i underjordsriget — vil trænge 
ind i fjældet, minder om Elbrus-jætten der vil trænge ind gennem 
fjældkløften for at rane livsvandet. Myteoptrinnet er — som så 

1 I ROtseer Ried ved Bodensøen ligger djævlen lænket. I søen på Pilatus-
bjærget er Pilatus manet ned. I søen på Steinsberg i Elsangdalen sank en 
kæmpe ned, medens den forfulgte jomfru undkom, „han ligger der endnu 
levende og stærkt lænket" (Menzel, Odin 80—81). 



14. JORDSKÆLVSJÆTTEN. TILBAGEBLIK 133 

ofte — flyttet over i det hinsidige, når det ikke mere passer i det 
synlige verdensbillede. 

Det være nu hermed som det vil, så turde der dog være en 
overvejende sandsynlighed for at det i fjældet bundne jordskælvs-
væsen har et sluttet område. Det ikke lille stof af jordskælvsmyter 
som flere forskere har samlet, giver et ret vægtigt bevis mod 
tankens almindelige forekomst; og nye fund kan vanskelig helt 
omstøde det. Den bundne jordskælvsjætte tilhører et vist sluttet 
område, og forudsætter en spredning fra et fælles centrum. Kraft­
centret er ojensynlig at finde i de nær sammenhørende egne, hvor 
jætten har vældigst målestok: Kavkasus, Lilleasien, og nordvest-
hjornet af Persien. Forestillingens udspring må da gå tilbage til 
en fjærn fortid, langt ældre end de persiske og græske skrifter der 
nu er vore ældste kilder. 

Det er naturnødvendigt, at de tidligste mennesker (eller: meget 
tidlige mennesker) i disse egne har opfattet jordskælvsytringerne 
som levende væsners rørelser. Det vi nu får at vide, er at mo­
tivet den fængslede jordskælvsjætte er gammelt men særligt for dette 
område. 

I en enkelt henseende kan vi datere det lidt nærmere. Jættens 
lænker (sædvanlig af jærn, en enkelt gang af kobber) spiller i 
Kavkasus-egnene en fremtrædende rolle; de er ikke blot frugten 
af eftertanke, man hører lænkens raslen ud af fjældet (s. 18. 43. 
44). De forudsætter imidlertid en ret udviklet metalkultur; andet 
årtusend f. Kr. bliver yderste tidsgrænse for motivets opkomst. 

Et ældre motiv end lænken er det vel, at slet og ret fjældet 
tjæner som jættens gemme: Zeus har lagt det over Tyfon; den hes-
siske kæmpe har lagt „Stenhavet" over den anden, og man hører 
ham brole derinde; deverne på Kasbek har dænget stenmassen 
over Hashenk. Eller han er — hyppigere — indsat i fjældets 
indre. Elbrusjætten er dog ikke uden videre afledt af denne type, 
han tænkes stadig lænket til den fritstående klippe; derfor er han 
nødt til at være bunden; kun en eneste flygtig opskrift lader ham 
være gemt i Elbrus, men alle de nojere stedkendte (såvelsom Prome-
theus-myten) kender intet dertil. — 

En ting bor understreges ved disse indespærrede væsner: ver-
densundergangen som følge af deres løsrivelse er stærkere frem­
trædende end i nogen af de andre mytiske tydninger på jordskælvet; 
Kavkasus og Demavend bringer os' et fuldt udviklet ragnarok, Tyfon 



134 DEN BUNDNE JÆTTE I KAVKASUS 

indeholder tilløb dertil; af de ufuldstændige former indeholder Loke 
et bevidst ragnarok. De fleste folk ser ubetydelige og tilfældige 
ytringer i jordskælvet; her er derimod en stadig hensigt, det en­
kelte — uhyre — væsen, det bestemte sted, og de vilde og uhyg­
gelige naturindtryk dær virker på en ganske anden måde rædsels­
vækkende på en barnlig fantasi end den almene forestilling om 
jordskælv. 

Nu da undersøgelsen er ført til ende, er det godt at se tilbage 
på de vigtigste forskeres standpunkt overfor Kavkasus-sagnene. 
Mannhardt i sine Germanische mythen (1858) henførte alle de 
mellemevropæiske og nordiske forestillinger vedrørende en fængslet 
jætte til den nordiske Loke; og han fandt hos Perser, Armeniere 
og Kavkasus-folk vidnesbyrd om at denne skikkelse havde været 
fælles arisk. Om nyancering eller udviklingstrin synes der på 
Mannhardts tid ikke at være blevet spurgt. 

W. Muller går i „Prometheisehe sagen in Kaukasus" (1883) 
ud fra det samme standpunkt: de bevarede fællesariske myter; han 
går endog her så vidt at han sætter amboltslagene i forbindelse 
med Hefaistos og andre sagndigtnings-smede. Det nye hos ham er 
at han ser en udvikling fra de vilde troldeskikkelser (Tyfon, Azi-
dahaka) til den menneskeliggjorte Prometheus; han kan derved 
også støtte sin — og tidens — yndlingstanke, at det alt oprindelig 
drejer sig om morkedragen, der af lysets gud bindes inde i fjældet. 
Forholdet mellem Prometheus og Kavkasus-sagnene forklarer han 
således at de er samme type som Prometheus, men på et ældre 
mere troldeagtigt trin. Forst da Grækerne lærte Kavkasus-sagnene 
at kende, henflyttede de deres Prometheus til delte fjæld. 

Trods inddragning af meget uvedkommende stof (kejsersagnene 
o. m. a.) er der dog ikke ringe vægt i Mullers tankegang. Dens 
svaghed er, at den er bunden i den ældre tidsalders tilbøjelighed 
for et eneste udspring til alt. Både begrebet „ariske myter" og 
den påståede „grundform" for de forskellige myter vil vi omgås med 
varsomhed. Med vor tids kendskab til jordskælvsforestillinger verden 
over vil man vanskelig driste sig til at hævde jordskælvsvæsner i 
menneskeskikkelse som de eneste der tilhører en yngre udvikling; 
de er snarere de almindeligste og optræder mest hos de primiti­
veste folk. Kæmpen i Kavkasus og slangen i Demavend er os på 
forhånd lige gamle; den sidste tilhører et land der har store slanger, 



14. JORDSKÆLVSJÆTTEN. TILBAGEBLIK 135 

den forste et der ingen har. Vi vil overhoved være forsigtige med 
at konstruere sammenhænge og opfattelser der ikke findes i folke­
overleveringen; vi vil gå fra det mindre til det storre uden for­
hånds at binde os til en vidtrækkende teori. 

Fr. v. d. Leyen's „Der gefesselte unhold" (1908) virker ved 
siden af de ældre arbejder ganske nutidig: det rige materiale fra 
mange sider, den forsigtige sammenstilling af de enkeltheder der 
virkelig oplyser hinanden, ærligheden til at vedgå at den samlede 
udvikling endnu ikke er os klar. Helt fri for de ældre tiders teore-
tiseren er han dog ikke. Han går, ligesom de, ud fra at en enkelt 
grundform har affødt alle forestillingerne om ragnaroks-uhyrer; og 
denne grundform finder han — i overensstemmelse med ældre 
tiders forkærlighed for solmyter — i de solforfølgende uhyrer ved 
solformørkelsen. Ved et dristigt spring lader han dem omdanne 
sig til underjordiske uhyrer indespærrede indtil verdens ende (skont 
hver mand indenfor den mytiske tid vidste at de stadig var på 
færde og til tider „åd" solen!), og dette uhyre i fjældet „kløver 
sig" atter i kæmper, slanger, drager, hunde og ulve. Til v. d. Leyens 
ære må det dog siges at hans behandling af de enkelte nordiske 
forestillinger, navnlig af Loke, er både forsigtigere og skonsommere 
end hans almenteorier1. 

Kaarle Krohn's „Der gebundene unhold" (1908) udmærker 
sig ved den afgjorthed hvormed den har kastet de ældre stand­
punkter overbord. Den bevæger sig kun i sagnvandring, ikke i 
naturmyter, urtids-arv eller sligt. Den fjærner sig yderligere fra 
de ældre standpunkter ved kun at se udløbere af en folkelig-kristen 
myteverden i de forskellige skikkelser af bunden djævel. 

Overbevisende forekommer Krohns vurdering af sagntyperne 
dog ikke. Det er let, siger han, at se grundformen for alle legen­
derne om den lænkede djævel. Men eksisterede der overhovedet 
en grundform? Almenforestillingen om den lænkede djævel var, 
fra oldtidens slutning af, den kristne kirkes fælleseje; der måtte 
rundt omkring gruppere sig alskens biforestillinger, sagn og tro, 
om den. Med hvad ret afleder man f. eks. Alpeegnenes hammer­
slag fra denne fælles grundform? de indeholder jo aldrig noget om 
den list hvorved djævlen lænkes. Med hvad ret regner man over­
hovedet lænkens fornyelse for en udvidelse af sagnet om djævlens 
fængsling ved list? Hver for sig kan jo opstå ud fra den fængslede 

1 Om Fenresulven se under næste kapitel. 



136 DEN BUNDNE JÆTTE I KAVKASUS 

djævels almenforestilling. Hvorfor skal endelig grundformen være 
den meget pointerede situation, at djævlen fængsles i den lænke 
han selv har smedet for Kristus; det er da snarere troligt at de 
mindre kunstnerske former af Kristi list er de ældre. 

Svagest er Krohns forhold til Kavkasus-sagnene. Her prøver 
han i enkelte tilfælde at forklare de simplere sagn som afledte af 
de kunstigere, i reglen stræber han blot at nægte forbindelsen 
imellem dem: Amiran skal stå i afledsforhold til kristne myter, 
ikke de til ham; sværdepisoden erklæres — med rette — for at 
være ossetisk, og dermed er den ude af historien! Den med lænke­
fornyelsen så ligeartede nedramning af pælen afvises, fordi dens 
hovedperson bærer andet navn; den lænkefornyende kvinde i ab-
chasisk skal være omdannet af en smed, — fordi hun er sortklædt. 

Krohn har manglet oje for den myteskabende indflydelse som 
de stærke og truende naturforhold så let øver på folkefantasien; 
han har ikke prøvet at tage disse som udgangspunkt og se hvor 
langt den vej rakte. Forsøget er nu gjort i det ovenstående. Jeg 
mener at have vist, ikke blot hvor stærk en umiddelbar frembrin­
gelse af undergangsskræk der gemte sig i denne enestående vilde 
fjældnatur, men også hvorledes sagnmotiverne vokser ud deraf og 
lag for lag øges i episk henseende alt som de kommer fjærnere 
fra det voldsomme naturindtryk. Af disse vækstlinjer kan en stor 
del følges ud i den kristne mytologi såvelsom i den ældre hedenske 
sagnverden, medens en del af de kavkasiske forestillinger kun får 
stedlig betydning. 

Alt i alt er dog modsætningen mellem Krohns og min forskning 
mindre end den efter resultaternes ulighed kunde synes. Vi er 
enige om at ragnarok-forestillinger vandrer, ligesom så megen anden 
folkedigtning. Vi er enige om forskningsmåden: sagnenes slægt­
skab (og dermed deres vandringsveje) må bestemmes efter de træk 
de virkelig indeholder, ikke efter en eller anden „betydning" som 
gemmer sig under det synlige sagn. Endelig er vi enige om i 
Asien at søge de mest primitive, forkristelige grundelementer til 
den i fjældet indespærrede verdensødelæggende kæmpe eller vild­
dyr. Blot har min undersøgelse taget sit udgangspunkt dær hvor 
Krohns slap. 

Særlig må jeg omtale Lokemyten. Jeg er enig med Krohn i 
at en jordskælvs-ragnaroks-jætte mangler naturgrund i Norden og 



14. JORDSKÆLVSJÆTTEN. TILBAGEBLIK 1 3 7 

må være tilført udefra1. Jeg er enig i, at Loke som det ondes 
princip ikke er ældgammel. Men at han „ikke er eftervist i gotisk 
gudetro for vikingetiden", har intetsomhelst at sige; vi kender jo 
så uendelig lidt af de egenlig mytiske forestillinger i kilder ældre 
end vikingetiden. Selvfølgelig er der da intet i vejen for at dette 
begreb kan være tilført i folkevandringstiden, en tid da hele den 
gotiske verden var i nær forbindelse med sydevropæisk kultur. 
En anden sag er, at det er kun almenbegrebet af den onde, som 
har nærmeste sidestykke i kristendommen. De enkelte træk i den 
bundne Loke (det pinende dyr — jordskælv — ragnarok) står 
ganske anderledes nær ved Elbrus-type IVA2. 

Jeg skal prøve at sammenfatte resultatet af hele denne under­
søgelse. 

1) Kavkasus-boerne, navnlig de nærmest Elbrus, har fra ganske 
fjærne tider haft lignende forestillinger som en stor del andre ev-
ropæiske og asiatiske folk, at jordskælv skyldes en i bjærget 
fængslet kæmpe der prøver på at bryde ud. 

2) Tidlig må man have tænkt sig kæmpen bunden til frit­
stående klippe i kløft eller på top af Elbrus (medens andre 
jordskælvsjætter i Kavkasus og andensteds tros at være inde i 
bjærget); ti for o. 1000 f. Kr. eksisterede allerede den afledte form 
at han var bunden til sqjle (den sydelbrusske særform). 

3) I nær forbindelse med hans ophold på den åbne klippe 
står forestillingen om hans læn kn in g; man hører endogså lyden 
af hans lænker ud fra fjælddybet. Forestillingen forudsætter en 
smedekultur, der ikke kan være ældre end 2det årtusend f. Kr. 
(dog snarest dettes sidste del). 

4) Jættens brol og rystninger henføres til en grib de rhakke r 
i hans indre. Det opfattes som en straf for hans forsøg på at 
trænge ind i bjærgkongens rige (til livskilden ell. lign.). Ældre 
end o. 1000. 

5) Senest o. 1000 udvandrede dette sagn (type IVA) gennem 
1 Dette gælder derimod ikke den dryppende edderorm som skal volde 

Loke pinsler. Jf. Sinfjotle der — som ytring af sin heltestyrke — „tålte edder 
uden på huden"; andre har altså ikke tålt den. * Om man vil regne „Elbrus 
IVA" for lånt fra Prometheus, eller omvendt, er i forhold til Loke ligegyldigt. 
— Den „djævel" der i tyske sagn har jordskælvsagtige ytringer, er ingen ver-
densødelægger eller overhovedet noget verdensomfattende væsen; han er et slet 
og ret naturbesjælende væsen, og er i andre ligestillede sagn en almindelig jætte. 



138 DEN BUNDNE JÆTTE I KAVKASUS 

Sydkavkasuslandet (sojlen!) og Lilleasien (??) til Grækenland, hvor 
den bundne jætte smæltede sammen med den hjemlige myte om 
ildbæreren Prometheus. Denne sagnform foreligger i Hesiodos' 
digt (8de årh.) og i billedlige fremstillinger (1000—500). 

6) I disse århundreder tildigtede Grækerne Prometheus be­
frielse ved Herakles. 

7) Ved Grækernes skibsfart på Sortehavet 800—600 lærte de 
Elbrusmyten at kende i dens hjemland; under dette optog de 
kæmpens lænkning til fjældtoppen i Kavkasus. Gennem 
Aiskhylos' tragedie (o. 500) og al den følgende tids billedlige frem­
stilling sloges denne henførelse fast for Grækernes bevidsthed. — 
Senere (for år 100 e. Kr.) lærte de også den bestemte fjældtinde 
at kende, hvor han var lænket (Strobilos o: Elbrus). 

8) En variation af Elbrussagnet er samtidig eller lidt yngre: 
jætten vilde tiltvinge sig adgang til l ivskilden på fjældet, men 
blev til straf lænket så nær ved kilden at han aldrig kan nå den 
(type IV B). Sagnet vandrede forud for år 600 gennem Lilleasien 
til Grækenland og viser sig her som Tantalos-myten *. 

9) Forventning om kæmpens løsrivelse og ødelæggelse 
af verden opstår og udvikler sig i tre trin: I) den simple fore­
stilling om ødelæggeren, II) de nærelbrusske sagn om udsætning 
af løsrivelsen (det henlagte sværd, sporsmålene), III) den sydel-
brusske fornyelse af lænken. Det blotte ragnaroksmotiv er vistnok 
gammelt. Det hænger vel sammen med primitive vestasiatiske 
forestillinger om et udbrydende verdensødelæggende udyr. Måske 
har den persiske udvikling af ragnarok-forestillinger givet det vind 
i sejlene. — På den tid da de græske, lån fra Kavkasusmyterne 
fandt sted har den næppe endnu haft de mere plastiske optrin; 
og ved sin abstrakthed og stedløshed ikke været i stand til at 
trænge ind alene. 

10) De nærelbrusske ragnarokmotiver (det henlagte sværd, 
sporsmålene, — type I—III) lader sig ikke nærmere tidsfæste, 
da vi intet sporer til at de er udvandrede. Men indenfor selve 
Kavkasuslandene optræder de som del af sagnenes gamle grundstok. 

11) Lænkens fornyelse (type VI) opstod i landet syd for 
Kavkasus, ved krysning med et sydøstevropæisk ragnarokmotiv, 
den slikkende hund. Dens yngre form (med hammerslagene) 

1 Det må dog tilfojes at Tantalosmytens græske udvikling ikke ligger så 
klar som Prometheus'. 



l i . JORDSKÆLVSJÆTTEN. TILBAGEBLIK 139 

er i sit udspring vistnok armensk og fra 3dje 4de årh. e. Kr., om­
tales i 5te årh. 

12) Den atter nedrammede sojle (type V) opstod i egne 
syd for Elbrus, og står i sammenhæng med lænkens fornyelse. 
(Muligvis et enkelt træk af dens forudsætninger, den på sojlen sid­
dende fugl, tidligere er gået over i græsk myteverden). 

13) I århundrederne omkr. Kr. fødsel g6r persisk t indflydelse 
sig stærkt gældende i Georgien. Amiran-skikkelsen opstår idet 
Kavkasuskæmpen blandes med den onde ånd Ahriman ( < Angra-
mainju). Udæskning af Gud træder vist allerede da i stedet for 
den gamle Elbrusmytes ran af livsvandet. 

14) I egne syd for Kavkasus udvikler sig heltesagn om den 
indespærrede kæmpe, med heltens indespærring ved dæmonerne 
som hovedpunkt, senere med alskens heroiske bedrifter. Det be­
stemte navn (Amiran) virker som støtte for dets vækst; det må 
altså navnlig tilhøre århundrederne omkring Kristi fødsel. 

15) Omkr. 200 e. Kr. virker denne sydkavkasiske heltedigtning 
ind på Armeniernes sagn om deres nylig i fjældet Arrarat for­
svundne konge Ardavazt. 

16) 3dje til 5te årh. overføres til Ardavazt og Arrarat den 
sydkavkasiske »type VI": kommende verdensødelægger, hund der 
slikker på lænken, smedenes slag; det sidste snarest tillæmpning 
af ældre armensk skik. 

17) 3dje til 4de årh. overføres Elbrus-myten i sin gamle (nord-
elbrusske) form fra Tjerkesser til deres naboer Goterne, hvorved 
myten om den bundne Loke der river sig løs i ragnarok opstår, 
formodenlig ikke uden berøring med den kristne tros djævel. Myten 
føres snart efter til Norden af den tids vandrende krigerskarer. 
Omtales tidligst her i digte fra 9de og 10de årh. 

18) Efter Georgiernes kristning (2det—4de årh. e. Kr.) omdannes 
jættesagnet til Amiran-legenden (Guds gudson, udæsker selve 
Gud, bindes ved list; smedeslagene henlægges til skærtorsdag — 
vistnok for midten af 6te årh.) 

19) I middelalderen øver den armenske smedeskik sin indfly­
delse på Alpeegnenes smedeskik, der da opfattes som djævlelænkens 
fornyelse på helligaften eller på en bestemt dag af året. 

20) I middelalderen spredes det georgiske motiv lænkens 
fornyelse om påsken ud over Østevropa. — En anden stram­
ning af samme art er: hjælperne der gnaver på lænken; den når 



140 DET BUNDNE ROVDYR 

Sverig o. 1600. — (Djævlen bunden ved list stammer fra Amiran-
legenden, eller omvendt). 

21) I middelalderens slutning når Amiranlegenden og et 
enkelt vestkavkasisk træk — overførte på djævlen — ad søvejen 
til nogle enkelte steder i Italien og Frankrig. 

22) I 16de —19de årh. (nærmest det sidste) bliver Kavkasus-
jætten hos alle de tjerkessiske stammer opfattet som Muhamme-
danernes Ant ikr is t (Deddjal > Dachkal, Tedzem), men uden at 
der skabes nogen virkelig ny mytedannelse. 

III. DET BUNDNE ROVDYR 

15. De tartariske hunde i fjældet. 

Jævnsides med forestillingen om den bundne og indespærrede 
kæmpe løber forestillingen om det bundne eller indespærrede ' 
rovdyr , der river sig løs til verdens ende og ødelægger alt. Un­
dertiden forekommer begge hos samme folkeslag, hyppigst dog kun 
et af dem. Rovdyret er mere knyttet til folkestammer med lav 
kultur; det har næsten ingen efterhistorie indenfor de hojere re­
ligioner, men har givet stof til fantastisk heltedigt og til folke-
æventyr. 

Den ejendommeligste form af alle er den, der møder i Siberien, 
i et kvad fra de t a r ta r i ske stammer der strejfer om på hoj-
sletterne mellem Jenesai-floden og Altai-bjærgene, i egnene vest 
for Baikal-søen. Jeg har allerede tidligere (I 238) givet udtog af 
det; men da adskillige enkeltheder kræver opmærksomhed, gentages 
det her noget udførligere:1 

I heltesangen om Ala Kartaga forekommer en spådom om 
verdens ende: „Sådant rygte går i folket, at enden virkelig er nær; 
der skal være et land i det fjærne langt fra vort land, dær hvor 
månen og solen går ned, ved det store store hav med det hoje 
jærnbjærg. Ved bjærget bor Jedai Khan. Syv hunde har Jedai 
Khan bundne med stærke jærnlænker. Kommer de syv hunde løs, 
gør og hyler de kun én gang: da er enden på alt, på mennesker, 
dyr og fugle". Fulde af uro rider heltene til den vise Dshalaty og 
søger råd. Han trøster dem med, at så længe Jedai Khan er i 

1 Schiefner, Heldensagen der minussisehen Tataren (Petersburg 1859) s. 
123—57; udtog i Mélanges Asiatiqués IU (1859) s. 79—81, 



15. DE TARTARISKE HUNDE I FJÆLDET 141 

live, kan hundene ikke sønderrive deres lænker. For at sikre sig 
yderligere går Dshalaty ud at lytte til fuglenes og dyrenes tale, men 
vender nedslået tilbage, ti alle skabninger klager og græder. Han 
sender to falke op til himlen, en slange ned i jorden, en gedde i 
havet, og en hermelin ind i bjærgets gange. Falkene kommer til­
bage med budskab om Kudai (Gud, eller himmelguderne): han sad 
hensunken i sorg over at alt skulde forgå. Fra dybets herre hørte 
slangen det samme bud, fra havets gedden, og fra skovguden her­
melinen: at enden på alt var nær. Ved næste morgengry udsporger 
Dshalaty to sorte flyvende ravne, som har bolig i de himmelhøje 
lærketræer på jærnbjærget, dær hvor solen og månen går ned. 
De fortæller ham hvad der er sket: I Jedai Khans telt under jærn­
bjærget er den unge helt Ala Kartaga bleven opfostret; i tredve 
år har han kæmpet med Jedai Khan, og endelig har han fældet 
ham. Men i det ojeblik da Jedai Khan faldt, rev hundene sig løs 
af jærnlænken; dog Ala Kartaga greb dem i lænken og bandt dem 
på ny, han lagde en mundkurv af kobber på dem, så at de ikke 
kunde gø. Da ravnene har talt, ser Dshalaty sig atter om: men­
nesker, dyr og fugle er ophørt med deres klager. 

Herefter går hundemotivet helt ind i den episke fortælling. 
De to helte der forst ængstedes ved rygtet om verdens-enden, har 
under Ala Kartagas fraværelse bortranet hans forældre og deres 
kvæg1. Dshalaty råder dem til at forsone den vældige Ala Kar­
taga ved at sende forældrene og kvæget tilbage til deres gamle 
hjem, og selv — fem i tal — at drage Ala Kartaga i møde med 
det mundforråd han efter tredve års faste stærkt kan trænge til. 
De møder Ala Kartaga, som ikke har villet dræbe hundene, men 
fører dem med sig; ti den som er herre over de syv hunde han 
kan aldrig rammes af alder eller død. Til tak for føden skænker 
han dem fem af hundene, at de kan leve sammen som en udødelig 

1 Forhistorien er denne: Ak Khan siger til sin hustru at han vil vise 
deres syvårige son Ala Kartaga fremmede lande; de rider i syv år og kommer 
t i l jærnf jælde t hinsides det store hav. Ved stranden står Jedai Khans telt 
med gyldne stolper foran, men hverken kvæg eller mennesker; ti Jedai Khan 
trænger ikke til sligt: Dengang bjærgene hæved sig, og himmel og 
jord blev t i l , da kom også den tapre i de t te te l t t i l live. De træder 
ind, hvor Jedai Khan ligger på sit leje, med opspærrede ojne, frygtelig at skue. 
Ak Khan efterlader sin s6n til at opfostres hos Jedai Khan. Medens Ala Kar­
taga savnes i hjemmet, ranes al ejendommen af to helte; de graver Ak Khan 
og hans hustru i jorden blot med et lille lufthul ned til dem. 



142 DET BUNDNE ROVDYR 

fostbroderflok; hundene må de aldrig give føde, men vogte dem 
vel: slipper de engang bort, løber de hjem, kaster mundkurven af 
sig, og blot de gør én gang er enden nær for alle. 

Den unge helt rider nu i syv år til sit hjem og finder for­
ældrene, men afbrydes i glæden ved at hundene har revet sig løs 
fra de andre. Han farer som en pil på sin blåhvide hest igennem 
verdens ni lande, indtil han kommer til stedet hvor sol og måne 
synker; griber alle hundene med et tag i kæden inden de har nået 
at gø. Han fører koblet bundet ved sin sadelrem, og kommer med 
alle heltene til guldbjærget med klippeporten; han åbner den som 
man åbner en teltdor, indespærrer heltenes hunde bag den gyldne 
klippedår; pålægger heltene, en efter anden med et års mellemrum 
at komme til bjærget „for at se om ikke hundene har skrabet den 
gyldne d6r igennem med deres skarpe jærnkløer". Heltene svarer 
at de vil vælte en hel klippeblok for doren, så det bliver let at 
vogte den. Dage gik og år gik; atter hører Ala Kartaga at hun­
dene er brudt ud. Han når dog på sin blåhvide hest hurtigere end 
de til deres gamle bolig; ser fra jærnfjældet hvorledes de kommer 
løbende fra det andet fjæld; hugger med ett hug alle deres hoveder 
af: „Også uden jer kan jeg leve, om Gud vil unde mig alder!" 
Kommer i vrede til heltene. Af rædsel drikker de sig drukne, så 
de ikke kan tale, men kun boje sig for ham; han hugger alle fem 
hoveder af i ett hug: „Også uden jer kan jeg leve!" Han rider 
til guldbjærget; intet spor af heltene! altså har de sveget ham med 
vagten. Derfra rider han hjem og hugger hovedet af de sidste to 
hunde: „Også uden jer kan jeg leve, om Gud vil unde mig alder!" 

Vi har her et karakteristisk eksempel på de tartariske helte­
kvad, med deres heltes vidtdrevne styrke og mangfoldige æventyr, 
ofte gennemvævede med mytiske forestillinger. 

Den ene af den art forestillinger er her de verdensødelæggende 
rovdyr, den anden deres vogter, Jedai Khan på bjærget ved verdens 
ende, dær hvor sol og måne går ned. Rovdyrene forekommer 
alene i denne digtning; Jedai Khan et par gange ellers: 

Alten Taktai leder efter sin bortkomne hest lige til verdens ende, 
indtil han ved randen af det store hav ser Jedai Khan. „Gud havde 
indsat ham, kåret ham til stor-khan, til khan over alle khaner; med lyset 
blev han født, er ikke underkastet død; som måneskiven veksler, veksler 
Jedais alder: ung er Jedai Khan ved nymåne, med månen ældes Jedai 
Khan". Alten ser i nattens morke kvæg og folk vrimle om Jedais rige 



15. DE TARTARISKE HUNDE I FJÆLDET 143 

telt1; næste morgen går han til ham og får sig en guldmanket hest, 
der står omhyggelig tojret ved stolpen, — og ledsager ham hen at bejle 
til en vidunderdejlig jomfru (Schiefner 349 ff). 

1 „Alten Kok" er Jedai Khan sunken ned til en gammel vis hov-
ding, der blot nævnes i forbigående som far til heltens modstander (s. 382). 
Men denne digtning om en fattig dreng der ægter den til kat forvandlede 
prinsesse er så meget nyere i hele sit stof, at den ikke kan stilles i linje 
med de andre kvad. — 

De enkelte forestillinger om Jedai Khan findes til dels igen anden­
steds i tartarisk heltedigtning. Jærnbjærget ved randen af verdens­
havet er almindeligt (Radloff I 194. II 643 osv.). Og de hunde, til hvis 
bevarelse Jedais liv er knyttet, minder om et i flere heltekvad forekom­
mende motiv: at jætten har sin sjæl skjult i et eller andet, og når det 
aflives dør han (Schiefner nr. 13; Radloff alm.; jf. Ragn. I 249); dette er 
et vidtudbredt æventyrmotiv men optræder her i særlig enkel form. 

De verdensødelæggende hunde ved jordens ende forekommer 
ikke uden her. Men forestillingen om bundne uhyrer og verdens 
undergang er så tydelig at der ingen tvivl er om den. 

De enkelte træk er i mangt og meget forskellige fra hvad vi 
ellers møder, tankegangen er helt hedensk og primitiv; de bundne 
vilddyr udtrykker kun deres egen frygtelige ødelæggelseslyst, de har 
intet at g6re med godt eller ondt, eller med andre menneskefjendske 
magter. De har end ikke, som i Kavkasus-sagnene, et kendt bosted 
og et naturmotiv (jordskælv osv.); begrebet om dem kender alene 
verdens undergang, og selve deres plads er, i overensstemmelse 
hermed, ved verdens ydergrænse. 

Ganske ejendommeligt er det, at en anden af de tartariske 
heltesange, fra samme kres som Ala Karthaga, viser en vild hund 
som menneskenes værste fjende: 

Kureldai Mir g an sidder med sin søster, hun råder ham at 
drage ud at bejle til Kara Khans datter; han vil på sin vej møde syv 
ræve, der omringer ham og gør som hunde, men han skal ikke agte 
dem; han vil så møde syv ulve, der omringer ham og gør som hunde, 
men han skal ikke agte dem; når han kommer på bjærgets top, da vil 
en gysen gribe ham, da gælder det at han ikke ser sig om. Han følger 
hendes råd de to forste gange, men på bjærget bliver han så angst at 
han ser sig om til alle sider. På nedvejen hører han en stærk piben 
fra alle sider, ser da for forste gang bagud, og ser en sort hund stå 
dær med ildojne og blodig snude; den løber snusende frem og tilbage, 
og kommer snusende hen til ham. Kiireldei vender sig om imod den 
og drager sit sværd, men da han styrter imod den, er den i det samme 

1 Han undværer altså ikke føde, således som i „Ala Kartaga". 



144 DET BUNDNE ROVDYR 

forsvunden. Kiireldei føler sig syg og vender om, men inden han når 
teltet styrter han død af sadlen; hans trofaste hest står og holder vagt 
over liget. Søsteren hjemme i teltet véd hvad der er hændt ham, hun 
tager sin dragt med ørnevinger frem af guldskrinet. Finder brorens lig 
og dækker det. Da ser hun den sorte hund løbe med ildojne og blodig 
snude. Efter hunden sprænger en rød ganger, og på dens ryg sidder 
en helt med spyd på 40 alen og med sværd i hånd. Snart kommer 
han tilbage med hunden spændt i jærnkæde og jærnring om snuden. 
Hun følger efter på sin brors blåhvide sølvmankede hest. Pra fjældets 
top ser hun på sletten en hytte og den røde hest bunden derved. Hun 
træder ind i teltet; helten sover under silketæppe, en jomfru sidder og 
syr, hun hører en lyd og ser' bag sig hunden med ildojne bunden til 
doren. Helten, Kan Mirgan, vågner, modtager hende vel og gir hende 
sin søsters silkekjortel da hendes egen er våd, er villig til at drage ud 
og prøve sine midler på hendes bror der ligger ude på steppen. Han 
bød jomfruen, sin søster, at holde den sorte hund bunden ved doren, 
»ti der gaves ingen helt her på den vide jord der kunde måle sig med 
den, ti hunden var en ond ,aina'." Da han er borte, slår søsteren 
hende i hovedet med en jærnstang, fordi hun har fået hendes kjortel; 
tager så ringen af hundens snude og slipper dyret løs. Mens de to 
kvinder sidder tavse overfor hinanden, kommer Kan Mirgan tilbage med 
den til live vakte Kiireldei; denne drager videre og bejler til Kara Khans 
datter, der straks bliver tilstået ham. Medens bryllupet fejres, hører man 
jorden drone under hestefjed og den blodrøde kommer sprængende; 
siger med manderøst, at medens Kan Mirgan sov har hunden med ild-
ojnene grebet ham i sit blodige gab og er ilet ud i verden med ham. 
Kiireldei sætter sig på gangerens ryg. Bag syv himmellande, siger hesten, 
er et bjærg, på dets top sover hunden nu med Kan Mirgan, men siden 
ikke i syv år; når vi ikke bjærget idag, gælder det din brors liv. Hesten 
advarer ham ikke at slå hunden, ti da vågner den. Hesten sprænger 
frem så dens skridt ikke høres; Kiireldei nærmer sig med sværd, med 
lænke og jærnring; skyder jærnringen over dens snude, lægger lænken 
om dens hals, binder dens fødder, så sliber han sit sværd og åbner 
hastig hundens bug. Kan Mirgan kommer levende ud, kun var håret 
gået af; Kiireldei vasker ham i havvand, og så i den vilde rosmarins 
saft, så håret atter gror. De takker hinanden for at de har skænket 
hinanden livet. De opbrænder liget af hunden, ti den var værre end 
alt ondt; men endnu værre er hans onde søster. Kan Mirgan rider hjem 
og slår hende ihjel; slæber liget op på fjældet og brænder det. Så 
følges de to helte til Kiireldeis telt, hvor Kan Mirgan ægtede søsteren; 
og derefter levede de sammen i fred: ingen, helt eller trold, vovede at 
give sig i lag med disse to helte. (Schiefner, Heldensagen 219—31). 

Denne heltesang om Kiireldei Mirgan viser os vildhunden, 
ikke blot som mytisk væsen, men som det farligste af de i den 
øde verden omstrejfende rovdyr. Den viser os de samme ele-



15. DE TARTAKISKE HUNDE I FJÆLDET 145 

menter, som er brugt til ragnarok-mytens omdannelse i heroisk 
retning: det fjældet tilhørende vilddyr, der tvinges af helten og 
nødsages til at følge ham, men stadig skal vogtes at det ikke skal 
rive sig løs og skade. Kureldei-sangen kunde i og for sig godt 
være forbillede for ragnarok-forestillingernes omdannelse i „Ala 
Kartaga". 

Der er imidlertid det at mærke at nogen virkelig vild hund 
eksisterer der ikke i de lande hvor Tartarerne færdes1. Digtnin­
gens vildhunde synes at være en fantastisk forstørrelse af tam­
hundene. (Forholdet må være lignende som hos Irerne, hvor den 
vilde krigs- og jagthund spillede en stor rolle, og hvor drabet på 
en angribende vild hund fremstilles som helten Guchulinns forste 
storværk). Kureldei-sangen giver da ikke nogen umiddelbar af­
spejling af Tartarernes forhold til hundene. Måske endog „Ala 
Kartagas" ragnarokhunde er dens forbillede; hunden der bor „bag 
syv himmellande på toppen af et bjærg" er måske blot genskin 
af Jedai Khans hundeflok på jærnbjærget ved verdens ende, og 
det allerede heroiserede ragnaroksagn har da været Kiireldei-
sangens kilde. 

Det være nu hermed som det vil. I hvert fald viser den 
tartariske digtning, hvor indlevet disse forestillinger om de verdens-
ødelæggende hunde i fjældet er. De møder i en helt hjemlig helte­
digtning, men således at den rent mytiske forestilling skinner klart 
igennem. De mangler derimod i al den mytedigtning hos Tarta­
rerne, der peger hen mod kristent, persisk, muhammedansk eller 
buddhistisk udspring. 

Men hvor oprindelig den tartariske ragnarokforestilling så er, 
giver den ikke svar på to sporsmål: hvorfor hunden skal være ver-
densødelæggeren? og om noget naturmotiv er udspring til den i 
fjældet indelukkede hundeflok? 

Vi vil foreløbig kun tage disse motiver som noget givet og 
følge dem videre om land. 

Nyt er — i forhold til alle forestillinger om den bundne jætte 
— hundenes store tal af syv. Vi vilde egenlig ikke tænke os at 
verdensødelæggerens rædsel øges ved at stykkes ud på så mange, 
snarere må den mindskes. — Syv er i det hele den folkelige sagn­
verdens udtryk for et stort tal; men det er ganske særlig Tarta­
rernes betegnelse for de storste mytiske væsners vælde: syv kudai 

1 Meddelelse af biblioteksassistent Svend Dahl. 
Daaslta Studier. 1913. " 10 



146 DET BUNDNE ROVDYR 

eller guder sidder på skyerne uden nogensinde at personliggores 
som særskilte væsner, syv aina'er eller djævle kigger frem af jord­
dybet; Jålbågåns (solforfølgerens og storuhyrets) styrke udtrykkes 
ved at den er et syvhovedet uhyre1. Denne mangel på begrænset 
og sikker form møder man stadig ved shamantroens mytiske 
skikkelser. De syv verdensødelæggere passer ypperlig ind i tar-
tarisk tankegang. Om de kan følges videre om land, vil den føl­
gende undersøgelse vise. 

16. De estniske hunde i fjældet. 

Samme år (1859) som Schiefner (i maj) udgav sine „Helden-
sagen der minussischen Tataren", fik han tilsendt et estnisk 
æventyr fra folkemunde. Det var optegnet i en kystegn, Strand-
Wierland af den som folkemindesamler velkendte Kreutzwald (sam­
menarbejder af et estnisk epos „Kalevipoeg" i lighed med Finner­
nes „Kalevala"). Kreuzwald opfattede det som et mærkeligt side­
stykke til de verdensødelæggende hunde i „AlaKartaga". Schiefner 
forelagde dette æventyr i Petersborg-akademiet samme efterår, 
sammen med en udførlig sammenstilling med nordiske mytefore­
stillinger, som dog næppe indeholder noget for os mærkeligt. Så­
ledes blev det trykt i Mélanges Russes IV (1859) s. 17—18: Zum 
mythus vom weltuntergange. Med det stemmer ordret (ifølge med­
delelse af Kaarle Krohn) den estniske tekst, som Kreutzwald senere 
optog i sin store æventyrsamling; derfra er det atter optaget i 
Lowes tyske udvalg2. 

Fattig hyrdedreng sendes ud at søge efter bortløben ko og 
fatter det forsæt aldrig at vende hjem til gården. Gammel mand 
råder ham til at finde sin lykke ved at vandre mod øst, syv år 
igennem, og giver ham sin overnaturlige flaske og brødpose med 
på vejen, i posen findes også et kløverblad han kan folde ud som 
båd. Han når efter syv år bjærg der rager op i skyerne. På bjærget 
iler forst en slange forbi ham, så en stor frø, så en flyvende ørn. 
En mand på sort hest med vinger på fødderne sporger ham ud 

1 Andre tyrkiske folkestammer tillægger ham 9 hoveder, eller tænker ham 
ridende på' en tyr med 40 hoveder. Radloff bemærker at han „synes ikke at 
være en bestemt personlighed, men en mængde onde ånder der står i Årliks 
tjæneste" (G3tt. gel. anzeiger 1868, 1663). 2 Kreutzwald, Ebstnische marchen, 
fibers, von F. Lowe (Halle 1869) nr. 7 s. 98. 



16. DE ESTNISKE HUNDE I FJÆLDET 147 

om den, og får svar; han tager drengen i sin tjæneste, bag bjærget 
er hans bolig. På tre dage når han toppen, på andre tre ned­
stigningen. Manden lejer ham til at vogte sine hunde, indelukte i 
en hule bag tredobbelte jærndore; han skal sorge for at de ikke 
graver sig ud under doren, ti kommer blot en eneste af dem løs, 
da er heller ikke de andre til at holde, de følger da efter deres 
formand og tilintetgor alt levende i verden; da har sol og måne 
skinnet for sidste gang. Han førte ham til et bjærg af opstablede 
granitblokke: Disse stene er slæbt sammen for at når en hund 
graver hul, man da straks kan vælte en ny sten for. I husbon­
dens stald står 100 øksne, der skal slæbe sten til, 6 par med en 
stenslæde for hver sten der skal flyttes. Tre gange hver dag og 
en gang hver nat skal han holde oje med doren. På et par 
måneder kradsede hundene hul og han væltede da en blok for. — 
Arene gik og drengen tjænte god Ion, men han kedede sig ved 
tjænesten, især når hans husbond syv uger ad gangen lå i dyb 
sovn. Da kommer ørnen (som var hans husbonds fjende) og 
rådede ham at tage den vindfodede hest og rejse bort, ved at 
ride mod vest vil han på få uger nå menneskene; men bind hesten 
med jæmlænke at den ikke løber tilbage igen. Hvem skal så 
vogte dorene, mens husbond sover? spurgte drengen. Du er og 
bliver en dåre, sagde ørnen; har du ikke fattet at Gud har skabt 
ham til at vogte helvedhundene? kun af dovenskab sover han i 
stedet for at passe sin dont. — Drengen tog hesten og bandt sin 
pengepose på den, og red afsted. Han var ikke kommet langt fra 
det hoje bjærg, da han hørte sin husbonds røst: Stop! stop! gå i 
Guds navn med pengene, men lad mig have min hest! Men 
drengen agtede ikke derpå; han red videre til han nåede men­
neskene. „Dær byggede han sig et smukt hus, ægtede en ung 
kone, og levede lykkelig som en rig mand. Og om han ikke er 
død, må han leve endnu; men den vindfodede hest skal for længe 
siden være omkommen." 

Ligheden i myteforesti l l inger mellem den estniske og den 
tartariske overlevering er iøjnefaldende: en flok af vilde hunde, syv 
i tal, der, om de kommer fri, vil ødelægge hele verden; et h6jt 
bjærg ved verdens ende; hundeflokken indespærret i en hule, med 
metal- eller stendore; en stadig vogter af overnaturlig art; sten-

10* 



148 DET BUNDNE ROVDYR 

blok må stadig væltes for for at spærre dem udvejen. (Da man i 
tartarisk undlader med tilsynet og stenvæltningen, bryder de ud). 

Den mytiske forestilling er altså ens. I tartarisk er den dog 
ved at kløve sig stærkere, sikkert fordi den er bragt i nærmere 
forhold til episk handling: hundeflokken holdes forst i lænke og 
siden spærres den i et fjæld med klippedore, hvor der skal væltes 
sten for indgangen; skuepladsen .er forst „jærnbjærget", hvor 
vogteren bor, siden „guldbjærget", hvor de spærres inde i fjældet. 
(Helten der griber de allerede udbrydende hunde i lænken, og 
hans sluttelige halshugning af dem, samt deres ævne til at bevare 
deres ejermands liv, må derimod helt sættes på heltedigtningens 
regning). Estnisk har også sin mindre afvigelse fra grundtypen: 
medens naturlig tanke kræver at de skal være indelukte i fjældet, 
lader det fjældet kun være en hindring der skal overskrides; det 
er det i æventyrene gængse fjæld ved verdens ende, der her har 
gjort sig gældende på den særiige mytes bekostning. 

Handlingen i de to fortællinger er derimod ganske forskel­
lig. De mytiske forestillinger må være hængt på eller smæltet 
sammen med — på det ene sted et heltesagn, på det andet et 
folkeæventyr. 

Den estniske fortælling optræder slet og ret som æventyr (den 
navnløse helt; at finde sin lykke; og den legende slutning „hvis 
han ikke er død så lever han endnu"). Men egenlig udgor den 
kun et halvt æventyr. Den „lykke" som den gamle mand har 
lovet ham får han jo kun indledningen til; hvorledes han vandt 
sin brud, måtte være lykkens hovedpunkt. Den vindfodede hest 
spiller vel en rolle til at føre ham bort over bjærget; men man 
venter uvilkårlig at høre mere om den, ti helten og hans hest 
plejer at høre nærmere sammen i æventyr. I virkeligheden er det 
da kun indledningsafsni t te t af et æventyr ; vi ventede at 
høre om hestens anvendelse og brudens vinding, — og dette måtte 
da udgore fortællingens hovedstykke. 

Foruden denne afstumpethed frembyder den estniske form en 
anden mærkværdighed. Den svarer ikke til nogen af de gængse 
æventyrtyper. Disse ejendommeligheder har endogså bragt Kaarle 
Krohn til at tvivle om opskriftens ægthed1. 

Imidlertid genfindes typen andensteds. I Jens Kamps „Danske 
folkeæventyr" (I, 1879, s. 75—85) findes en fortælling fra Bogø 

1 Gottinger gel. anzeiger 1912, 223, og privat meddelelse. 



16. DE ESTNISKE HUNDE I FJÆLDET 149 

„Hans hyrdedreng": en hyrdedreng tager tjæneste hos en 
gammel mand der kommer ud af et hult træ (o: en trold), han 
skal fodre hans fire store lænkede hunde; efter et års 
tjæneste kræver han som Ion en hat og en stok, nemlig usynlig-
hedshat og forsteningsstok. Så går det over i ny handling: konge­
datter udlovet til den der kan sejre over fjenden. Hans hyrde­
dreng udfører det ved sine tryllemidler og får trods nogle vanske­
ligheder kongedatteren. 

Den danske og den estniske æventyrindledning er væsenlig 
identiske: det drejer sig om at passe jættens hundeflok, og helten 
forlader jættelandet med tryllegenstande af den art, hvormed helten 
i æventyr plejer at vinde sin lykke. 

Det danske æventyr gor det også forståeligt, at den estniske 
overlevering har kastet hovedpartiet bort: dette har sikkert været 
en af de gængse æventyrtyper, og en estnisk fortæller har udeladt 
det for ikke at komme til at gentage en historie der var altfor 
velkendt for mange af hans tilhørere. 

Den estniske fortælling er altså ikke af den grund uægte, men 
den er blot ufuldstændig fortalt. Det er et ret gængs forhold, at 
overleveringer der i sig selv må betragtes som myte eller folke­
sagn, kommer ind i æventyrverdenen ved at bruges som indledning 
til de gængse handlingstyper. Et eller andet folkeslag — og da 
sikkert et østevropæisk — har i sin æventyrverden optaget fore­
stillingerne om de verdensødelæggende og deres vogter. 

Det passer godt hertil, at den danske overlevering fra Bogø 
ligger yderst i område og fjærnest i indhold i forhold til de andre 
opskrifter af forestillingerne om den overnaturlige hundeflok. 

Man kunde jo også tænke sig den modsatte udvikling, at det 
danske æventyrs vogter af troldhundene var det oprindelige, og at 
ragnarokmotivet senere var tilført på østevropæisk (estnisk) grund. 
Men denne opfattelse vil støde på to vanskeligheder: 1) Der vil 
ganske mangle spænding ved at drengen vogter troldens hunde, 
når man intet hører om det mærkelige ved disse dyr; men når 
han skal hindre dem i at ødelægge verden, bliver det ganske en 
anden sag; 2) i begge former af verdensødelæggende hunde spiller 
vogteren så stor en rolle, så det vil være urimeligt at han skulde 
være indkommet i fortællingerne fra andet æventyrstof. 

Det naturlige bliver da, at det er de indespærrede hunde og 
deres vogter som fra myten har forplantet sig over i æventyret. 



150 DE BUNDNE ROVDYR 

Fælles for det tartariske heltesagn og det estniske æventyr er 
myteforestillingen om derinde indespærrede hunde ved verdens 
ende og om den overnaturlige vogter. I den episke anvendelse af 
disse motiver ligner de hinanden i at andre (jordiske) personer 
indtræder i rollen som vogtere; men da den ikke stemmer i nogen 
enkelthed, må det snarest gælde som en fælles episk tilbøjelighed, 
en måde hvorpå myteforestillingen lader sig anvende i fortælling, 
— end for et fælles nedarvet handlingsled. 

Det er rimeligst at forestillingen blot er vandret som et 
„rygte der går i folket, at enden er nær" (ganske som verdens-
undergangs-forestillinger går i vore dage); men alt som det satte 
til af sin umiddelbare følelsesstyrke, er det blevet anvendt som 
episk stof. 

Det sikre er i hvert fald at disse forestillinger er vandrede, 
siden de genfindes på så vidt spredte steder som hos Tartarerne 
og ved Østersøens kyst (med en svagere udløber på de danske øer). 

i 

17. Gogs og Magogs folk indespærret. 

Hos en arabisk historieskriver fra 10de årh. findes bevaret en 
muhammedansk fortælling, der har mærkelige ligheder med den 
tartariske digtning om de verdensødelæggende hunde: 

Aleksander den store kom til foden af det store bjærg (i 
kommentaren: Kavkasus) hvis toppe med evig sne er Øvre-Asiens 
vandbeholdere, og hvis gronne dale husede vilde folkestammer, 
der ofte som et flammende sværd har styrtet sig ud over jorden. 
Det storste af disse folkeslag var Gogs og Magogs folk, ætlinge af 
Noahs son Jafet, talløse som havets sand og træernes blade. De 
bor i en bjærgkedel med kun en eneste kløft til åbning. Nogne 
og lodne strejfer de om i skovene og parres i flæng som vilde dyr; 
de er hæslige af skikkelse, har ører så lange at de svøber sig ind 
i dem om natten. De nærboende folkeslag bad Aleksander at 
sætte et bolværk for dem, så de aldrig kunde bryde ud. Han lod 
da bygge en dæmning af jærn, malm og kul, helt op til bjærg-
toppenes hojde; skaffede store blæsebælge og lod kullene tænde, så 
det hele smæltede sammen til en ugennemtrængelig mur. 

Denne Gogs og Magogs mur står indtil den yderste dag; for 
lykkes det dem ikke at gennembryde den. Hver dag slikker de 
på den med deres filskarpe tunger, og på én dag filer de den så 



17. GOGS OG MAGOGS FOLK INDESPÆRRET 151 

tynd som en æggeskal, og ved enden af deres dagværk siger de 
stolt: Ganske sikkert slikker vi den igennem i morgen! Men når 
de kommer om morgenen, er muren lige så tyk som for. Men 
ved verdens ende vil — med Guds tilladelse — en af dem sige: 
Gogs og Magogs sonner! i årtusender har vi hver dag slikket 
denne mur så tynd som en æggeskal og glædet os til at nå målet 
næste morgen. Lad os nu blive kloge af skaden og ikke mere 
sige: 1 morgen slikker vi den ganske vist igennem; men: I morgen 
slikker vi den igennem om Gud vil. Om Gud vil! råber hele 
folket, og næste dag slikker de den helt igennem og går ud og 
hærger jorden. Så stor magt er der i ordet „om Gud vil", at 
intet menneskeværk lykkes uden det og at det gor selv kæmpe­
styrke til skamme. — 

Således fortælles hos Araberen Tabari i hans verdenshistorie, 
der går til 921 e. Kr.; den er os bevaret i en forkortende persisk 
gengivelse1. 

Beretningen er i meget ulig den tartariske; den bygger på et 
kulturfolks storre geografiske historiske og religiøse synskres, — og 
dog ligner den i væsenlige træk de verdensødelæggende hunde. 
Her er fantastisk-vilddyragtige væsner i flokketal, indespærrede af 
fjælde med en åbning som ved menneskeværk er lukket for dem, 
og de arbejder stadig på at fjærne hindringen (ved kradsen eller 
ved fileskarp slikken). Men forst til verdens undergang når de at 
bryde ud og hjemsøge menneskeheden. Et svagere lighedspunkt er 
det, at hindringen stadig bringes i sin forrige stand, men rigtignok 
på forskellig måde (i tartarisk ved et menneskeagtigt væsens stadige 
arbejde, i arabisk ved en avtomatisk virkende guddommelig ind­
griben). 

Derimod er der en kendelig lighed mellem dette sidste forhold 
og den armensk-sydkavkasiske tro på hundenes slikken og lænkens 
stadige fornyelse: vilddyrenes ejendommelige slikken på kæden 
for at få den over, og den regelmæssig, ofte ved guddommelig 
kraft virkende fornyelse af den, hvergang det er i sidste ojeblik. 
Begge er enige om at løsrivningen og dermed verdens ende ind­
træder i det ojeblik da fornyelsen ophører. — 

Der er da ikke tvivl om at fortællingen har slægtskab med 
begge de to hovedformer af bundet ragnaroks-uhyre. — 

1 Genfortalt i Hammer, Rosenol (1813) I 287—91 efter en tyrkisk over­
sættelse af den persiske. 



152 DET BUNDNE ROVDYR 

De historiske og geografiske elementer kan vi for en stor del 
udskille herfra. „Gog og Magog" skal være et plyndrende folke­
slag, men alle de træk, hvormed de udmales, fremstiller dem rent 
ud som vilddyr; fremfor alt gælder dette det for hele handlingen 
afgorende moment: deres slikken med raspetunge for at komme 
ud af fængslet. 

To forskellige tankegange må her have mødtes og kryssedes: 
den ad fjældåbningen udbrydende ragnaroks-rovdyrflok og de over 
kulturlandene indbrydende vilde folkeslag. Begge er de ragnarok­
motiver, men med skilt oprindelse og på ret ulige kulturtrin. 

Forestillingerne omGog og Magog går tilbage til jødiske over­
leveringer. I folkestamtavlen i 1. Mosebog1 nævnes Gog som an­
den son af folkestamfaderen Jafet. I Hesekiels profetier (k. 38—39) 
møder forst spådomme om Gogs, fyrsten af Magogs, uhyre rytter­
skarer der „om lang tid" „ved årenes udløb" skal komme fra. det 
yderste nord og hærje, indtil de på Israels bjærge lider et uhyre 
nederlag, mens også Herren lader ildregn, pest og jordskælv til­
intetgøre dem (hentydningen synes at knytte sig til Skythertoget 
gennem Kavkasus til Syrien år 633 f. Kr.). I Johannes Åbenbaring 
(20, 7-9) gentages det samme kort, men således at det bliver led 
i den nu fuldt udviklede dommedagsforestilling: „Og når detusende 
år er tilende [hvori Satan var bunden], skal Satan løses af sit 
fængsel, og han 1 skal gå ud at forføre folkeslagene ved jordens fire 
hjorner, Gog og Magog [her forekommer forste gang denne for­
bindelse!], for at samle dem til krigen; deres tal er som havets 
sand. Og de drog op over jorden så vid den er og omringede de 
helliges lejr og den elskede stad; og der faldt ild ned fra himmelen 
og fortærede dem."' 

I Muhammeds åbenbaringer møder skildringen således i en 
åbenbaring så tidlig som 6162. Men af en senere åbenbaring ser 
vi, at fortællingen om Aleksander og muren har været til på Mu­
hammeds tid, endogså nedskreven. „De skal spOrge dig om den 
Tohomede (o: Aleksander)", siger Gud da. „Svar: Jeg skal op­
læse eder en beretning om ham." Så fortælles der, hvorledes 
Aleksander drog til det yderste af jorden i øst og vest, og dernæst 

1 10,s ( > 1. Krønikernes bog 1,5). * „Det er en nødvendig skæbne for 
en stad som vi har bestemt at fordærve, at de ikke skal angre, indtil Gog og 
Magog slippes ind, som da skal skynde sig ned fra alle hojder" (Koranen, 
XXI, 96). 



17. GOGS OG MAGOGS FOLK INDESPÆRRET 153 

drog til jordens tredje yderkant mellem de to bjærgvægge, „bag 
hvilke han fandt et folk som ej forstod et ord. De sagde: O 
Tvehornede, Gog og Magog gor ødelæggelser på jorden. Skal vi 
betale dig en bestemt skat at du bygger en vold mellem os og 
dem? Han svarede: Hvad min Herre giver mig, er bedre end en 
skat: Giv mig jærnstykker, lige til mellemrummet mellem bjærg-
kæderne er fyldt. Blæs til alt bliver som ild! Før til mig smæltet 
kobber som jeg kan hælde derover. Gog og Magog skal ej være 
i stand til hverken at stige over den eller gennembore den. Han 
sagde: Dette er en nådesbevisning af min Herre; men når min 
Herres løfte er fuldbyrdet, da skal han g6re den til støv; ti min 
Herres løfte er sandhed. — På den dag" (siger Gud) „skal vi lade 
dem trænges mod hverandre som bølger, og der skal blæses i 
basun" (herefter følger Dommedagsskildring). 

Det ses ikke tydelig, om det er Kavkasus, Muhammed her 
sigter til1. Den almindelige mening blandt forskerne er, at for­
tællingen om Aleksander den stores mur har sit udspring fra den 
store kinesiske mur. I hvert fald — og det er for os det afgorende 
— benægter Muhammed udtrykkelig de vilde folks ævne til at 
ødelægge muren, forend Herren selv lader den falde til støv. 

Dette vil da sige, at fortællingen senere er bleven øget med 
de to motiver murens gennemslikning og murens stadige fornyelse 
(ligeledes med et tredje: den gudspåkaldelse der fører til murens 
gennemslikning). 

Disse to motiver er identiske med vor Kavkasus-type VI. Det 
ligger da nær at slutte, at vor fortælling om Gog og Magog be­
står af det ældre Aleksandersagn + vor „type VI". 

Men slet så simpel er tingen ikke. Der vilde vanskelig findes 
nogen grund til at overføre den trofaste hunds slikken på lænken 
til at gælde et helt folkefærds indespærring; og en hurtig gennem­
slikning af den uhyre malmmur er en lidet trolig forestilling, aller­
mindst når den sker på én dag. 

1 Haxtausen (Transkaukasia, 1856, II 88) gengiver Koranen — vistnok frit 
— således: „Hinsides Kavkasus bor Gog og Magog. Engang i tidens fylde vil 
de overskride bjærgene, og de skal dræbe de troende og tilintetgore de troendes 
velsignede rige." — Om Muhammeds (ufuldkomne) kendskab til Aleksander­
sagnene se Sprenger, Leben Muhammeds (1862) II 464—75. — 1 kristen over­
levering optræder Aleksanders murbygning imod Gog og Magog ikke meget 
senere: i pseudo-Methodios's spådomme, der er blevne til under krigene med 
Muhammedanerne o. 676—78 (Bousset, The Antichrist legend 53 jf. 51). 



154 DET BUNDNE ROVDYR 

Sagen kræver et mellemled, hvor „Gog og Magog" opfattes 
som en vilddyrflok, og den spærrende mur som en indespærring, 
og man tror på en gradvis ødelæggelse af dette fængsel indtil 
uhyrerne ved verdens ende bliver fri, — da får vi elementer hvortil 
„type VI" naturligere lod sig knytte. Men det er netop et side­
stykke til de tartariske fjældindespærrede hunde der forudsættes. 

Selv om vi ikke havde haft disse ydre holdepunkter, vilde en 
indre kritik af fortællingen godtgore en lignende oprindelse. Tanken 
om en med så uhyre snille tilvejebragt mur passer ikke med-troen 
på at den på én dag sønderslikkes og på endnu kortere tid for­
nyes. Den naturlige tanke må være at vilddyrene i en lille evig­
hed kan slikke i denne malmmur inden det lykkes dem at skaffe 
åbning. 

Yngst af det hele er naturligvis formen for det endelige gen­
nembrud af muren, ikke blot fordi den forudsætter den øvrige 
historie som eksisterende, men fremfor alt fordi den taler ud fra 
en religiøs opfattelse, der er den naive folkemyte fremmed, og som 
for resten røber sin fremmedhed ved at tillægge vilddyrflokken en 
ydmyg ærefrygt for Guds vilje. Det er ojensynlig de muhamme-

. danske præsters opbyggelige tilsæt. 
Men forud må der altså være gået en indpodning af ældre 

folkemyte-stof, og efter hvad her udvikledes, af tartarisk, dernæst 
af kavkasisk. 

Den tanke at fornyelsen sker af sig selv når de arbejdende 
vilddyr forlader arbejdet genfinder vi ikke blot i en af de kavka-
siske former (abchasisk), men også i den efterfølgende sydrussiske. 

De senere muhammedanske forfattere tænker sig ikke, som Koranen, 
at muren falder i støv ved Guds vilje, men lader vildfolkene selv gen­
nembryde den. Om dette skyldes' en selvstændig omdannelse af Kora­
nens udtalelse eller en krysning med vor ovennævnte fortælling lader sig 
næppe afgore med sikkerhed; men i hvert fald kan disse kilder næppe 
gore krav på at være ældre end Tabaris krønike. Jeg skal give nogle 
eksempler: 

Et geografisk værk „Udtog af Vidundere", forfattet i Ægypten i 
10de årh.: „Historikerne nævner 40 folkeslag som Gog og Magog, for­
skellige i legemsbygning og stSrrelse, hvert med sit rige, dragt og sprog. 
Nogle af disse folk har mennesker på en eller to favnes hajde, andre 
vanskabte som f. eks. ligger på det ene øre og dækker sig med det 
andet, eller har hale, horn og panser, andre der bevæger sig i spring 
. . . . De drog fordum ud fra deres lande for at angribe nabofolkene; 
men Aleksander spærrede dem vejen ved at opføre den beromte mur. 



18. DEN LÆNKEDE HIMMELHUND I RUSLAND 155 

De skal igen åbne den ved verdens ende efter hvad Gud har forkyndt" 
(L'Abrégé des Merveilles, par Carra de Vaux, Paris 1898, s. 114 f). — 
Omtalen af de 40 folkeslag med forskelligt tungemål viser al det vistnok 
er Kavkasus der sigtes til. Vilddyrudseendet og særlig langørerne røber 
slægtskab med vor ovenfor givne beretning. 

„Talte Perler1", en meget udbredt muhammedansk troslære, forkynder 
at efter Deddjals (Antikristens) død skal Gogs og Magogs folk gennem­
bryde dæmningen og oversvømme hele verden som en ødelæggende strom 
intet kan modstå, på deres vej drikker de Evfrat, Tigris og Tiberias-søen 
tomme og belejrer Jesus i Jerusalem; men Jesus og de belejrede påkalder 
Gud og han tilintetgor dem alle på én gang; på Guds befaling bærer 
lammegribbene ådslerne bort og en mægtig regn skyller jorden ren for 
blod (Hammer, Rosenol, 1813, I 306; deres belejring af Jerusalem m. m. 
er umiddelbart efter Johs. Åbenbaring). 

„Jagugs og Magugs gennembrud af dæmningen" forekommer som 
et af Profetens ni kendetegn for Dommedag (Kremer, Geschichte der 
herschenden ideen des Islams, 1868, s. 306 < D'Ohsson, Tableau general 
de l'empire ottoman I 231). Ligeså i en række tegn, der er i slægt med 
ovennævnte Talte Perler: „gennembrud af den dæmning der omgiver (!) 
folkeslagene Jagug og Magug" (Kremer 283 < „de muhammedanske 
teologer"). 

Derimod uden Gogs og Magogs forbindelse med bjærgmuren hos 
den arabiske geograf fra o. 1300 (Nansen, Nor i taakeheimen 445). — 

Jeg skal endnu blot tilioje, at de lange øren, hvori vildmenneskene 
svøber sig, ikke indeholder nogen naturhistorisk oplysning om hvilke dyr 
der er sagnets forbilleder. Det er et af den klassiske oldtids vilde folke­
slag i nord der afmales således (Nansen a. st. 70 f). 

18. Den lænkede himmelhund i Rusland. 

En sydrussisk folketro mælder at der til stjærnebilledet den 
Lille Bjørn er lænket en hund, men den arbejder stadig på at bide 
lænken over; når den får den over, indtræder verdens ende. 

Andre fortæller, at stjærnebilledet den Store Bjørn er et spand 
heste med seletoj; hver nat gnaver en sort hund for at bide sele­
tojet over og derved ødelægge verden, men det lykkes den ikke; 
ti når den ved morgenrødens tid løber hen til en kilde for at drikke, 
så fornyer seletojet sig imens og vokser sammen1. 

Denne tro hører ojensynlig sammen med de andre fortællinger 
om indespærrede vilddyr der arbejder på at sønderbryde fængslet 
og hidføre verdens undergang. I alle de østevropæiske og vest­
asiatiske er det hunde der slikker, gnaver eller roder med dette 

1 Afanasov, Poeticeskija vozzrénija slavan na prirodu I 763. 



156 DET BUNDNE ROVDYB 

formål1. Nærmest står den sydkavkasiske gruppe, hvor det er en 
enkelt hund og den slikker (gnaver) på lænken. Lænkens fornyelse 
findes i hele denne gruppe og i den muhammedanske; at det sker 
hver nat, når dyret forlader sit arbejde, stemmer med den mu­
hammedanske form; at det sker ved at hunden løber bort for at 
drikke svarer til en af de sydkavkasiske opskrifter (abchasisk), 
hvor lænken fornyes hvergang hunden løber bort efter æde. Sam­
menhængen er altid så gennemført, at slægtskabet er uomtvisteligt. 

Derimod er det et nyt motiv, at hunden er anbragt på himlem 
og har at gore med stærnebillederne. Ellers har vi hundeflokken 
i et bjærg ved verdens ende (tartarisk, estnisk), den enkelte hund 
i et bjærg i selve landet (hele den sydkavkasiske gruppe2, men 
kun fordi den er sammenvævet med „den bundne jætte i Kavkasus"). 

Tankegangen i stjærnemotivet er dog ikke så helt klar. Mindst 
forståelig er den i den opskrift jeg har sat sidst, hvor den over­
gnaver hestespandets seletoj. Hvorledes skal dette hidføre verdens 
undergang? Selv om man — hvad opskriften ikke gor, men hvad 
der vilde ligge naturfænomenet nær, — tænkte sig dette hestespand 
som dragende himmelhvælvets omdrejning, så følger jo ikke af 
deres løsrivelse, at verden forgår, men kun at drejningen standser. 
Dette vilde ganske vist have til følge at natten bliver stående og 
ingen dag mere oprinder; men at frembringe et så sammensat 
resultat synes lidet at ligge for en voldsom med tænderne slidende 
hund: den vil snarere umiddelbart ud at ødelægge! Tydeligere og 
mere stemmende med de andre vilddyrsagn er den forst meddelte 
tekst: hunden er lænket (øverst på himmelhvælvingen) og bider 
stadig på lænken for at få den over; den er et rigtigt ragnaroks-
uhyre, en umiddelbar verdensødelægger. Men hvad der er mærke­
ligt ved begge disse stjærnebilled-sagn er at hunden aldrig er synlig 
skont den agerer mod de synlige stjærnebilleder. Dette kunde ikke 
godt eksistere hvis den var født som himmelvæsen; den må være 
hentet ind andenstedsfra, o: den er en af vore sædvanlige verdens-
ødelæggende hunde hvis plads plejer at være ved verdens ende. 

Sammenholder vi den sydrussiske form med den sydkavkasiske, 
viser den den afvigelse 1) at den er ulige simplere end den kav-

1 Kun i den muhammedanske — stærkt blandede — form er det fanta­
stiske menneskedyr (lodne, langørede — altså for så vidt hundelignende). 

5 Muhamm. indtager her som overalt et mellemtrin: bjærgkløft ved den 
beboede verdens ende (og med bismag af at være Kavkasus). 



19. GARM OG FENRESULV 1 5 7 

kasiske, 2) at den indeholder den almindelige forestilling, at det 
slidende udyr selv er verdensødelægger, 3) at den er fri for sam­
menblanding med den særlige Kavkasustype „den bundne jætte". 
Den russiske må da gælde som stamform (bortset fra stjærnemo-
tivet), og den kavkasiske for afledt. 

Om hundefiokken (tartarisk-estnisk-[muhamm.]) eller den en­
kelte hund er det oprindelige må vi foreløbig Iævne uafgjort. Det 
er for vor undersøgelse en uvæsenlig sag. 

19. Garm og Fenresulv. 

I Voluspås skildring af verdens sidste tid findes der en strofe, 
der stadig gentages som en art omkvæd: „Garm gør hojt foran 
Gnipahulen, lænken slides sønder, ulven løber; meget véd jeg af 
frasagn, frem ser jeg længere, over kampguders hårde ragnarok". 
Denne Garm må altså have stået for digteren som det tydeligste 
udtryk for ragnaroks nærhed; og når lænken slides sønder, ind­
træder undergangen. 

Garm er tænkt som en hund, ti der bruges udtrykket „gø" 
om den. I digtersproget bruges garmr for „hund", men kun med 
særligt hensyn til det voldsomme og ødelæggende. Garm var også 
navn på den sagnberdmte Rolf Krakes hund, og tilhører her et lag 
af digtning der må henføres til 10de—Ilte årh.s Nordboer, snarest i 
de vestlige lande, — en tid der passer godt til at jættehunden i 
Voluspå kan være navnets forbillede1. Kun i en enkelt forbindelse 
bruges ordet om ulv: den kun hos Snorre forekommende Måna-
garmr, den måneforfølgende ulv. 

I sidste linje af Voluspås halvstrofe hedder det at „ulven {freki) 
løber". Freki er digtersk udtryk for „ulv" (og navn på en af 
Odins ulve); egl. „den grådige". 

Adskillige af udgiverne mener at freki her sigter til Fenres-
ulven; om den véd vi jo fra forskellig side at den skal komme løs 
af sin lænke til ragnarok2. Men det vil være en frygtelig forrin­
gelse af strofens digterske værdi om dette omkvæd indeholder ikke 
et sluttet billede, men to ensartede rovdyrs konkurrerende optræden. 
Og rent sproglig vil de der hører ordene „Hunden gør hojt, lænken 
slides i stykker", umulig tænke sig andet end at det er den gøende 

1 Danm. heltedign. I 208 f (Hrolfssaga, Bjarkarimur, og tilfojelser i Grim-
nismål; de sidste ikke yngre end 12te årh.). * Mullenhoff, Dt. alt. V 139 ( > 
Heinzel-Detter, Sæm. Edda II 59; Symons-Gering, Edda II 292). 



158 DET BUNDNE ROVDYH 

hunds lænke der slides i stykker. Al anden tolkning er — trods de 
ansete moderne forskere der har sat navn under den — et zoologisk 
pedanteri, som er de gamle tiders digtersprog ganske fremmed. Man 
sammenligne, foruden de nysanførte træk, kvadet Fjglsvinnsmål, 
hvor to garmar (hunde) vogter indgangen til Menglads borg, men 
den ene bærer navnet Gere ligesom Odins ulv; eller skjaldesprogets 
personliggorelse af ilden, der i flæng betegnes som garmr og ulfr; 
ikke at tale om den mængde vilddyr og trolde som ordet vargr kan 
anvendes på. Både vor verdensødelæggende hund og verdensøde-
læggende ulv har deres naturlige plads som varianter indenfor den 
store gruppe af lignende væsner som vi nu har lært at kende. 

Garm gør i Voluspå „foran" en hule, o: den har plads ved 
hulens indgang som dens vogter; hulen selv går ind i en brat 
fjældvæg (gnipahellir). En række af nordiske kilder viser at man 
var fortrolig med lænkehunde i nordisk oldtid1. Allerede dette 
viser at vi i Garm har at g6re med et væsen der kommer løs ved 
verdens slutning. 

Garm (i Voluspå) og Fenresulven (i mange kilder) er varianter 
til hinanden, to forskellige former af det samme ved verdens ende 
udbrydende vilddyr, som vi nu kender i en stor del overleveringer. 
Garm er hund, Fenrer ulv; Garm hører til fjældhulen, Fenrer er 
i forskellige kilder lænket på holm i vandet. 

Af disse har Garm den nære tilslutning til de østevropæisk-
asiatiske forestillinger. Her er ødelæggeren næsten altid en eller 
flere meget glubske hunde. Det bratte fjæld (Gnipa-; jf. gnipa 
„hojt stejlt med overdelen fremoverhængende fjæld") svarer til 
Esternes „skyhoje fjæld" og det tilsvarende uhyre bjærg i tartarisk. 
Hulen finder vi igen i de samme kilder (samt i Kavkasus). Nær­
mest ligger ellers den sydrussiske form, hvor der også er tale om 
en enkelt hund og at den sønderslider sin lænke; kun bjærget og 
hulen savner vi dær, fordi en — sikkert ret ny — overflytning 
til stjærnehimmelen har fundet sted; flytter vi den sorte hund fra 
himlens pol ned til det sædvanlige fjæld ved verdens ende, har vi i 
sydrussisk det noje sidestykke til eller forbillede for Nordboernes Garm. 

At Garm er flyttet hen foran hulen og gjort til lænkehund, 
kan ikke undre os; den estniske (og bogøske) og især tartariske 

1 Hund og bjørn bundne foran Hkdgerds bur (Sakses Ragnarsaga, S. 442); 
hund ved Billings datters seng (Hav. 101); jf. danske loves påbud om at holde 
ulv og bjørn bundne. 



19. GARM OG FENRESULV 159 

overlevering har gjort stærke tilløb til at betragte de verdensøde-
læggende hunde på samme måde. 

Sluttelig må jeg fremhæve at Garm intetsomhelst mytetræk 
har, der ikke har tilsvarende i østevropæiske former af „det bundne 
rovdyr". Selv dens navn udtrykker for oldtidens Nordboer kun 
vilddyrforestillingen. — 

Fenresulven er en variant dertil, som forholder sig ganske 
anderledes frit overfor hovedtypen. Den har i sammenligning med 
Garm en hel verden af mytetræk: 1) et ejendommeligt navn, 
2) familieskab, 3) myten om hvorledes den blev bunden, 4) nær­
mere oplysning om hvor og hvormed den er bunden, 5) at dens 
gab ved løsrivelsen når fra himmel til jord, 6) at den opsluger 
Odin, 7) at Vidar kløver dens gab ved at træde i det med sin 
kæmpestore, af små læderstumper sammenarbejdede sko, 8) at en 
mængde andre uhyrer og navnlig solulven er dens afkom. 

Alle disse træk står i forbindelse med ragnarok; Fenre har intet 
handlingstræk som ikke gælder ragnarok, og selv hans slægtskabs­
forhold viser dels ligefrem på ragnarok dels i almindelighed på et 
bittert fjendskab mod gudeverdenen. 

Kun om selve navnet Fenrir véd vi ikke, hvorvidt det hænger 
sammen med ragnarok eller ikke1. For vikingetidens Nordboer 
måtte navnet lyde som beslægtet med fen („mose"; digterisk „hav"). 
Dette er måske årsagen til at Fenrer — ganske afvigende fra vore 
andre „bundne rovdyr" — tænkes lænket „udfor åens munding", 
altså på en holm i en flodmunding. 

I én henseende er Garm og Fenresulv ens. De mangler begge 
den fornyelse af lænken, som plejer at knyttes til den enlige 
ragnarok-hund; de har ikke engang noget der svarer til estnisk-
tartarisk hvor en vogter stadig skal vælte stenblokke for, til at 
spærre hulens dor med. De nordiske former står på samme en­
kelte trin som alle de nordkavkasiske sagn om „den bundne jætte" 
og som alle de forskellige former af bunden okse og bunden slange 
som vi siden skal gore bekendskab med. Det er troligt at de 
nordiske former i så henseende udgor en ældste og simpleste form 
af det bundne rovdyr, dog med sidestykke i den ene af de sydrus­
siske former. 

1 Bugge (Home of Eddie Poems lxxiii) vilde opfatte det som et fra kristne 
lånt navn for „Helvedulven" o: djævlen (Infernus lupus > *Fernir > Fenrir). 
Men denne tydning er hojst usikker. 



160 DET BUNDNE ROVDYR 

Hvad der er det sikre, er, at Garm står så overordenlig nær 
ved den sydrussiske form af bundet uhyre, at vi må regne den 
for en ret uforandret omplantning af østevropæiske traditioner; og 
at Fenresulven viser et tilsvarende væsen men rigere udstyret med 
episke motiver: selve Fenres — så at sige naturhistoriske — be­
skaffenhed (o: dens daglige optræden) afviger mere i uvæsenlige 
enkeltheder, men har ikke noget eget mere indgribende moment. 

Om dens episke træk, dens fortid og fremtid må vi skaffe os 
oplysning ved særskilt undersøgelse. — 

Inden vi skilles fra det nordiske ragnarok-vilddyr, må vi endnu 
en gang fæste blikket på scenen i Voluspå, denne gang i hele dens 
sammenhæng. „Østpå sidder den gamle i Jærnskoven og fostrer 
dær Fenre-ætten; en af alle dem bliver himmellegemets raner i 
troldeskikkelse . . . Dær sad på hojen og slog harpen gygens vogter, 
den glade Egder . . . Garm gør hdjt foran Gnipahulen, lænken 
slides og ulven løber." Det drejer sig her om — hvad vi ellers 
ikke finder i nordisk mytologi — et helt ulvekuld der opfostres til 
verdens ødelæggelse. Solulven (efter Snorres opfattelse måneulven, 
men se I 189 f) er flyttet ind med i denne flok; i alle andre kilder 
tænkes den jo løbende i solens nærhed. Om også Garm er tænkt 
som en af disse Fenris kindir, kan man ikke se klart af sammen­
hængen. En hojst gådefuld person er Eggpér „gygens vogter"; 
„gygen" kan efter sammenhængen ikke være andre end „den gamle" 
der fostrer ulvekuldet i Jærnskoven, og hendes vogter, der skil­
dres som „glad" og harpespillende, må efter sin natur være uden­
for jætteætten. Men hvorfor han er til stede som vogter, synes 
at være en gåde. 

Der vil være mening i det, hvis han ikke er gygens vogter, 
men ulveyngelens. I hvert fald har vi her to arter væsner som 
minder om den estnisk-tartariske ragnarok-forestilling: en flok af 
vilddyr, der venter på at. bryde frem til verdens ødelæggelse, og 
en menneskelig eller guddommelig vogter i deres nærhed. Hvad 
der derimod mangler, er det tredje hovedpunkt: indespærringen i 
fjældet. Den tanke, der da ligger nær, er at vi her har at gore 
med „lævn" af de i bjærget indespærrede hunde. Bjærget er blevet 
borte, fordi ulveflokken i en skov var et for Nordboer mere nær­
liggende livsbillede, og fordi fjældmotivet allerede var anvendt ved 
den enkelte hund (Gnipahulen). 

Noget tvingende bevis herfor kan ikke gives; ti her mangler 



19. GARM OG FENRESUI.V 161 

jo det afgorende lighedspunkt, indespærringen i fjældet. Men selve 
det at vogterens tilværelse gores forståelig for os, er allerede et 
væsenligt fortrin ved hypotesen: han er lævn fra en sagnform man 
er ved at løse sig ud fra og forflygtige. 

Hvis dette er rigtigt, er forestillingerne om det bundne rovdyr 
nået Norden til to eller tre forskellige tider. I Fenresulven har vi 
en ret fri og formodenlig gammel overførelse af det lænkede rov­
dyr. I Garm har vi den samme skikkelse, men endnu nojere i 
slægt med sine sydøstevropæiske forbilleder. I „Fenreætten" med 
„gygens vogter" har vi en overførelse af den tilsvarende nordligere 
type (estnisk-tartarisk, med hundeflok og vogter). 

Af disse myteskikkelser er Fenresulven ubetinget den vigtigste. 
Den ikke blot nævnes mangfoldige gange, men der har også om 
den dannet sig en hel mytekres (dog udelukkende med sigte på 
dens optræden i ragnarok). Det gor den til den egenlige hoved­
figur i nordisk ragnarok. 

Den bliver bunden ved list; nærmere bestemt to elementer: 
1) lænken dannet af mange sælsomme tilsyneladende svage ting; 
2) den lokkes til at samtykke i bindingen. 

Hovedpunktet er den villige modtagelse af den tilsyneladende 
svage lænke. Vi kender den i Amiran-legenden i den forstærkede 
form at kæmpen selv lægger båndet om sig. I et vidtudbredt 
æventyr om „Tvillingbrødrene" får heksen helten til at lægge et 
af hendes hår på hunden, et på hesten og et på sig selv, de er 
da tryllebundne. I et andet æventyr, det om den svigefulde moder 
(eller søster), lader den stærke helt sig undertiden binde med en 
silkesnor ell. lign.1. Endelig optræder der den mere pointerede 
form af motivet i den østevropæiske legende om helvedsmeden der 
narres til at tage den lænke på, som han selv har smedet til 
frelseren*. Derimod har vi ikke den simple form af motivet hen­
ført til djævlen og Kristus, uden i ganske få opskrifter, som ved 
andre enkeltheder viser sig at stå i et særlig nært forhold til Ami-
ranlegenden (o: er afledt af den). Noget absolut om motivets ud-

1 Krohn 154 f, undertiden blandet med motivet at hans styrke er i tre 
hår (Krohns henførelse til Samson som grundtype synes dog meget uvis; de 
pågældende russisk-finske opskrifter synes snarest at være yngre krysninger 
(måske påvirkede af „Tvillingbrødrene"). 2 I sin art ligestillet med trolden 
som Gud begravede under den sten han vilde slynge (jødisk hos Krohn 184; 
meget udbredt som muhammedansk: L'Abrégé des Merveilles, s. 143). 

Danske Studier. 1913. 11 



162 DET BUNDNE ROVDYR 

spring véd vi da ikke; det synes at tabe sig blandt den uhyre 
mængde af sagn om den overlistede trold1. 

Når lænken, skont tilsyneladende svag, dog kan holde det 
kæmpestærke uhyre, har folkedigtningen to måder at forklare det 
på: enten har den en sælsom kunstig tilblivelse der skjuler dens 
styrke, eller den forvandles efter at den er lagt på. Den forste 
vej går Fenremyten: lænken er en forening af det allerstærkeste 
(bjørnesener, bjærgenes rødder) og af det flygtigste (kattefjeds lyd 
osv.). Den modsatte vej går Amiranlegenden: båndene bliver til 
jærn. Hver for sig er en følgerigtig udformning af den givne si­
tuation. Fenrelænken står indtil videre uden nære sidestykker2. 

Ulvens fængsling er i nordisk sat kraftig i scene med at Tyr 
lægger sin hånd i dens gab til pant og får den bidt af. Myten 
om himmelgudens afbidte hånd har sikkert fra forste færd intet 
haft med lænkning eller ragnarok at gore. Hos Inderne får Surya 
sin hånd bidt af af en ulv. 

Rimeligvis har tankegangen her oprindelig været en lignende 
som i den serbiske folketro: Gud har gjort „tordneren Ilija" (Elias) 
lam på hojre arm, ti ellers vilde han ikke blot forfølge djævlene 
men ødelægge hele jorden3. Det kan sammenstilles med folkets 
tro på Samoa, at Maui (gud og jordskælvskæmpe) har fået sin 
arm afrevet, „det er godt at Mafui kun har én arm; havde han 
to vilde han rive hele verden i stykker"4. 

1 Den overlistede trold har man f. eks. i følgende sagn fra Gulland om 
spøgelset Taksteinar, som der hentes en sortekunstner fra Øland til at over­
vinde: forst tvinger han spøgelset til at tale og da kaster troldkarlen sin ,run-
kafle' på det; „spark den fra dig!" siger karlen, men da Taksteinar spændte i 
den med foden blev foden fast, .spark med den anden fod!" også den blev 
fast; „tag den løs med Ilanden!" også hånden blev fast; anden hånd ligeså; 
„bid med munden!" tænderne blev fast (Sv. landsmålen XIV 6, s. 40, opskrift 
fra 1696; lignende sagn om Kettil Runske og troldkarlen på Visingsø, Ragn. I. 
255). — Grovere former for den bundne trold er: menneskene der hælder vin 
i bronden og så binder den drukne skovtrold; eller den wallisiske søtrold 
(afanc) som jomfruen dysser i sovn ved sit bryst så han lænkes (Rhys, Celtic 
folklore I 130). — Planmæssig eftersøgning vil vistnok kunne give nærmere 
ligheder. s Fjærnere ude står et engelsk sagn: en pige skabes af egens blomst, 
gyvel og mjødurt (Burnes, Shropshire 155). Jf. det indiske: Crawley, Mystic rose 
33f. — Med sin hunds magiske lænke fanger Irernes helt Finn en ildspyende 
hund der skulde dræbe ham (M. Dougal, Folk- and hero-tales 19). — De nys­
nævnte æventyr, hvor en kvinde binder med sine egne hår, indeholder ligeså 
en bestræbelse efter at lægge magisk kraft i den uanseelige lænke. s Das 
kloster IX 575 f. * Révue des tråd. pop. II 100 (< Cook, Voyage II 477). 



20. TILBAGEBLIK PÅ DET BUNDNE ROVDYR 163 

Så vidt altså om Fenresulvens fortid; men også dens deltagelse 
i ragnarok har samlet mytetræk op. Medens andre folkeslag kun 
har den almene rædsel for uhyrets eller kæmpens løsrivelse, møder 
Fenremyten med bestemte plastiske træk: 1) gabet når fra himmel 
til jord, 2) den sluger Odin, 3) Vidar flænger dens gab trædende 
deri med sin tykke sko. 

Flygtigst af disse optrin er Odins opslugning. Den mangler 
ganske nærmere træk; fremtræder som en følge af ulvens uhyre 
gab og af dens betydning som gudernes værste fjende; og som en 
blot indledning til Vidars sejr. En sammenhæng med keltisk synes 
dog at være til stede (således som udviklet i Ragn. I 218): i slaget 
på Turedsletten fældes gudekongen men hævnes af den unge gud. 
Fenresulven har da fået sine episke træk ved at indfojes i det 
store gudeslag. 

Det himmelnående gab er et velkendt motiv i æventyr og 
undertiden i heltedigtning1. Oftest drejer det sig blot om at helten 
skal vove sig gennem gabet. I et tartarisk kvad og en serbisk 
legende spærres uhyrets gab op med spyd2, og de opslugte men­
nesker gores fri. Vidar, der tvinger gabet op, kan være en fri 
omdannelse af dette sidste optrin8. 

Ser vi mere bredt på sporsmålet, må vi sige at uhyret altid 
har en ævne til at tiltrække helten som dets overvinder og men­
neskenes befrier. Vi skal indenfor ragnarokforestillingerne snart se, 
at Persernes slange i Demavend drager en herosskikkelse, Keresaspa, 
til sig som sin banemand. 

Således ordner Nordboernes Fenresulv sig ind med i rækken 
af »bundne rovdyr", med den forskel blot, at motivet her er taget 
op af en rig mytedannende fantasi, hvis dristige mod endogså ser 
rolig ind i verdensundergangen; andensteds standser man i rædselen. 

20. Tilbageblik på det bundne rovdyr. 
Den underjordiske okse bryder ud. 

Sammenfatter vi kort resultatet af vor drøftelse, bliver det 
følgende. En forestilling om et eller flere bundne rovdyr der en­
gang skal rive sig løs og ødelægge verden, er udbredt over Norden, 

1 Ragn. I 250; Ralston, Russian folktales 69; Rambaud, La Russie épique 
182; Révue des traditions pop. XVI 297 ff. 2 Ragn. I 246 ff. s På den 
anden side minder det flængede gab om Jødernes Samson imod løven. 

11* 



164 DET BUNDNE ROVDYR 

den østevropæiske slette og det tartariske område af Vestasien. 
Desuden optræder det, blandet med andre undergangsmotiver, i 
Kavkasus og i muhammedansk. Altså et sluttet geografisk område. 
Dets sydlige grænse understreges ved at det dær ikke optræder rent 
men blandet med andre former. 

Vilddyret er i det langt overvejende antal af tilfælde hund 
(undtag. Fenres-ulven og de fantastiske vilddyr „Gog og Magog"). 

To hovedformer optræder, hver med sit geografiske område: 
vilddyr-flokken indespærret i bjærget; tartarisk-estnisk, samt 
blandet i muhammedansk, og med en usikker udløber i nordisk 
(ulveyngelen og „gygens vogter"). Dens særkende er: fjældet ved 
verdens ende, vogter, vælte sten for. Dens geografiske område er 
et nordligt og østligt. 

Det enkelte rovdyr er nordisk (Garm og Fenre), sydrussisk; 
og blandet med Kavkasusjætten. Altså et vestligt og sydligt om­
råde. Dette falder atter i to afsnit: et nordligt hvor dyret blot 
slider i lænken (nordisk og den ene russiske), og et sydligt hvor 
lænken stadig fornyes (en russisk, Kavkasus; og muhamm. som 
lån herfra). 

Denne regelmæssige stedlige fordeling — medens 
motivet synes at være helt ukendt andensteds — tyder 
på en jævn udbredelse ved meddelelse fra folk til folk. 
Foresti l l ingen må være vandret over den østevropæisk 
(-asiatiske) slette og s tandset hvor denne endte. 

Dyrets karakter af hund kan følges over det hele område, 
hvad der for så vidt kan synes mærkeligt som man snarere ven­
tede et vilddyr end et tamdyr. Kun én (to ?) af de nordiske former 
ombytter den med ulv. En ejendommelig afændring af motivet er 
dog at træffe i den sydlige udkant (Kavkasus, med den derfra af­
ledte muhamm.); her holder overleveringen sejt fast ved at den 
slikker lænken igennem. Som bekendt har hundeslægten ingen 
raspetunge, således som katteslægten har; man har altså blandet 
fremmede — fantastiske — træk ind i hundeskikkelsen for at gore 
den mere farlig. Nordisk mytedigtning har gjort et lidt storre 
spring for at gore den til vilddyr: Fenresulven. — Der er altså 
ingen tvivl om at det er en hund eller henholdsvis en hundeflok. 

Denne hunds eller hundefloks plads er derimod ikke så klar 
undtagen i den nordøstlige gruppe: dær er den indespærre t i 
et fjæld ved verdens ende. (Man når dertil ved i syv år at 



20. TILBAGEBLIK PÅ DET BUNDNE ROVDYR 165 

vandre mod øst, estn.; Jæmbjærget dær hvor solen og månen går 
ned, tart.; indelukket fjældkedel mod verdens nordlige udkant, 
muh.; Jærnskoven østpå i jætteverdenen, Vspå). I den sydvestlige 
hovedgruppe, hvor der er én hund og den er lænket, er stedet 
mere usikkert: lænket øverst på himlen, russ.; lænket ved Gnipa-
hulen østpå i jætteverdenen, nord.; lænket på en holm i en mytisk 
amunding, nord. (Lænkning i hule i Kavkasus eller Arrarat kommer 
ikke i betragtning, da den skyldes Elbrusjætten, ikke rovdyret). 
Fællesnævneren her synes at være et sted mod verdens ud­
kant; en nærmere bestemmelse af stedet som fjæld og hule har 
vi kun i nordisk (Garm), men her er der — som for nævnt — en 
mulighed for at fjæld og hule egenlig tilhører vilddyrflokken og 
vogteren. Det eneste sikre er at det bundne rovdyr aldrig 
hører til på noget sted indenfor menneskeverdenen. 

Her ligger ojensynlig et sporsmål og venter på sin løsning. 
1 øvrigt ligner „det bundne rovdyr" og „den bundne jætte" hinanden; 
begge lænkede, ofte indespærrede, og slidende for at komme ud 
at ødelægge verden, og deres stræben skal engang krones med 
held. Men medens natursammenhængen, og dermed naturårsagen, 
er tydelig nok hos jætten, er der aldrig mindste hjemmel i den 
synlige verden for rovdyrets optræden; det er overalt kun et „rygte 
der går i folket". — Skulde mon helt forskellige årsager have frem­
bragt så ensartet resultat? 

Vi har altså to uløste sporsmål: hvorfor er det bundne rovdyr 
en hund? og hvorfor ligner det Elbrusjætten så vidt, når det dog 
savner dennes naturgrundlag? 

Besvarelsen af begge må sikkert findes på ett og samme sted. 
Den indespærrede hundeflok der gør i fjældet vender straks tanken 
mod vulkanske fænomener, svarende til Elbrusjættens stonnen og 
lænkerasien. 

Det bundne rovdyr (hunden) er sikkert et jordskælvs-
uhyre, der på sin vandring over det vide sletteland har 
tabt sit naturgrundlag. 

Denne sætning optræder foreløbig som en hypotese; men vi 
skal efterhånden få den støttet ikke blot fra Elbrusjætten, men fra 
uhyret i Demavend og fra flere steder. 

Sporsmålet må dernæst være: hvor findes de vulkanske ytringer, 
der har frembragt forestillingen om den gøende hund eller hunde­
flok? Det må ojensynlig være indenfor eller i nærheden af fore-



166 DET BUNDNE ROVDYR 

stillingens geografiske område. Her vender tanken sig uvilkårlig 
mod de store vulkanske bjærgmasser der danner slettelandets syd­
lige kant. Mindst kan man tænke på Kavkasus der allerede har 
så typisk en skikkelse som Elbrusjætten, og hvor hundemotivet 
kun viser sig i en forholdsvis sen blanding. Nærmere ligger det 
at tænke på de persiske bjærge, forst og fremmest Demavend-
fjældet, især da vi hos Persernes nordlige naboer, Tartarerne, har 
den oprindeligste form af naturmotivet: den i bjærget indespærrede 
hundeflok. Det. er da det rimeligste at det fra de sydøstlige steppe-
folk, Tartarerne eller oldtidens Skyther, er vandret nordvest på over 
sletten, indtil det nåede Norden. 

Forestillingens udspring taber sig sikkert, ligesom Elbrusjætten 
o. fl., i en ganske grå oldtid. Den nåede sit endepunkt endnu et 
langt stykke tilbage i nordisk hedenskab, ti den nåede at suge 
alskens mytestof til sig og at blive midtpunktet i Nordboernes 
ragnarokskamp. Efter en billedlig fremstillings vidnesbyrd har den 
været kendt i Danmark i 5te årh. e. Kr. (guldhornet). 

Et andet holdepunkt for aldersbestemmelsen byder den kav-
kasiske hund der slikker på sin herres lænke. Den var nået så 
langt som til Armenierne, hvor den nævnes i 5te årh. e. Kr., men 
da var den „de gamle koners snak" og må være overført i 3dje 
og 4de årh. Forud for dette ligger atter den abchasiske form med 
lænkens avtomatiske fornyelse (der senere ombyttedes med ham­
merslagene). Vi er altså ved tider omkring Kristi fødsel. Men 
atter forud for den ligger den form, som repræsenteres os af syd­
russisk: den selvstændige hundeskikkelse, med lænkens avtomatiske 
fornyelse. Vi kan skonsmæssig sige, at den ikke er yngre end nogle 
århundreder for Kr. f. Men den endnu ældre simplere form (som 
vi også har i sydrussisk og som vandrede til Norden) må have 
eksisteret tilbage i det forste årtusend eller endnu ældre. Natur­
ligvis bliver så fjærne tidsfæster prægede af en vis skønsmæssighed. 

Mere værd at lægge mærke til er den simple bygning som 
forestillingen overalt har. Der er ikke, som ved Elbrusjætten, 
nogen forhistorie, allermindst en formastelse der straffes. De inde­
spærrede eller lænkede vilddyr vil gore sig fri og ødelægge verden 
alene i kraft af det at de er vilddyr. De har den samme simple 
naturlighed som de mange folkelige jordskælvsvæsner har, uden 
religiøse eller lignende hojere hensyn. Mytedannelsen er standset 



20. DEN UNDERJORDISKE OKSE BRYDER UD 167 

på et ganske tidligt trin, og det i folket gående „rygte" virker kun 
ved sin umiddelbare rædsel. 

Fra „det bundne rovdyr" (der ved nærmere eftersyn viste sig 
at være en gøende hund eller hundeflok) vender vi os til et andet 
vilddyr, der også optræder som den store ødelægger ved verdens 
slutning. Vi har en lille række, eller vi skal måske hellere sige 
nogle spredte tilfælde hvor det er okse eller ko. 

Med naturmotiv viser den sig alene i svensk overlevering. 

Svensk, a (Ydre harad i Ostergotland): 1 Urberget i Østgøtland er 
indelukt den ko Urkon, som har skrabet søen Somnen; en troldkarl 
af troldeslægt har bundet den med en hestesko om halsen, og indelukt 
den i bjærget. Når det er mod uvejret hører man den ryste sin lænke. 
„Till f6da ar for henne framlagt i berget en stor nothud, av hvilken 
hon hvarje julafton får uppåta ett hår, och då alla dessa aro fortarda, 
slipper hon los och forstorar så viil Ydre hårad som hela 
vår vårld" (Raaf, Ydre harad, 1856, I 31 f). 

En ældre optegnelse (fra 1736) nævner ikke denne spådom 
men vel naturfænomenet med koens raslen i lænken: 

b: „Den er af en kæmpe bleven bunden med en jærnlænke og op­
staldet i Urbjærget, og hver julemorgen ved ottesangs tid ryster den sin 
lænke så voldsomt at egnens folk kan høre det° l. 

Det er da åbenbart, at koens „br61" inde i fjældet, o: de dron 
der høres ud fra Urbjærget, er grundlaget for troen på dyrets inde­
spærring, og at det netop er opfattet som ko på grund af denne 
brolen i fjældet. Dertil er tanken om at den engang vil bryde ud 
så naturlig kommen til, støttende sig tillige på sagn om at den i 
gamle dage er kommen frem og har dræbt konger der vovede sig 
indenfor herredets område. 

Når der ud af denne spådom er opstået tanken om en øde­
lægger forst af Ydre herred, så af „hele verden", véd vi ikke. 
Det sidste led i rækken er formodenlig forst nået under påvirkning 
af nyere (o: af kristendommen tilførte) forestillinger om verdens 
ødelæggelse, — selv om intet bestemt træk af kristen forestillings-

1 Laurenius, Dissertatio de Ydria (1736) s. 33: a gigante catena ferrea liga-
tain, in monte Urberget stabulari, et quotannis sub natutinis Natalis Christi 
adeo vehementer catenam quassare ut id audiant accolæ. — De samme kilder 
(jf. Danm. helted. II 248) indeholder også en tro på at Urkoen bryder ud og 
dræber enhver fremmed konge der trænger ind i herredet. Dette sagn passer 
egenlig dårlig til forestillingen om den som lænket. 



168 DET BUNDNE ROVDYR 

kres møder. Hvad der har interesse er at vi har et jordskælvs-
uhyre der uden forstyrrende bimomenter udfolder sig til ragnaroks-
uhyre. 

Med dette svenske eksempel, ikke som historisk grundform 
men som typisk forbillede får vi en slags forståelse af den okse 
der ved verdens ende kommer op af jorden. 

I Johannes' Åbenbaring forekommer et „dyret fra jorden" 
(13,s, jævnsides med et „dyret fra havet"): „Og jeg så et andet 
dyr stige frem af jorden, og det havde to horn ligesom et lam og 
talede som en drage". (Den øvrige udmaling går ud på at frem­
stille dyret som et billed på den store forfører). 

Hos Muhammedanerne spiller det en mere selvstændig rolle, 
idet det stadig forekommer som et af Profetens ni kendetegn på 
verdens ende. Opfattelsen er her endnu mere mytisk og natur­
agtig: „Tre dage er det om at rode sig frem af jorden, dets hoved 
er en tyrs, dets ojne et svins, dets øren er en elefants, dets bryst 
en løve, og det forener alle disse dyrs styrke i sig"1. Endnu kan 
man dertil foje en overlevering fra Rutenerne i Bukovina, selv om 
det ikke fremgår af opskriften, at dyret kommer frem af jorden: 

Butensk fra Bukovina: Der skal komme blodige krige, hungersnød, 
græshoppesværme; fugle med jærnnæb hakker alle levendes ojne ud; en 
kæmpe-urokse drikker floderne tomme og afgræsser engene; 
syv klafter dybt brænder jorden; en storm blæser tre h8je sammen på 
Josafat-sletten, hvor Kristus skal holde dom. Guds moder skal da ligge 
i dyb sovn så hun ikke kan bede om nåde for de onde (Am Urquell I 17). 

Når vi sporger om, hvad dette okseagtige dyr er, der kommer 
frem af jorden i det jødisk-muhammedanske område, er den nær­
meste udvej at gå ned under jorden og se hvad mytisk dyr der 
forekommer. 

Vi har tidligere (§ 14) oplyst, at jordskælvet forklares deraf at 
jorden hviler på en okse (Muhammedanerne), på hornene af okse 
(Bulgarer), på hornene af vild ko (Sigojnere). Sammenholder vi 
disse to forestillinger med hinanden, med Urkoen i Urbjærget, og 
med rækken af forestillinger om den bundne jætte, kan man næppe 
være i tvivl om sammenhængen. Dommedagsoksen og jordskælvs-
oksen er egenlig kun to sider af det samme væsen; den levende 
skabning som ved jordskælv eller jordstyrtning høres „brole" under 

1 „Talte Perler" > Hammer, Rosenol I 307. 



20. DEN UNDERJORDISKE OKSE BRYDER UD 1 6 9 

jordfladen. For en videre spekulation har dyret udfoldet sig dels 
som en jordbærer (på grund af dens uhyre storrelse og dyrets 
styrke), dels som en jordødelægger fordi den rystede sig for at 
komme fri. 

Med den svenske ko i Urbjærget har den altså lighed i grund­
motivet, men ikke i den nærmere gennemførelse, og en historisk 
sammenhæng mellem dem er usandsynlig; ligheden er blot typisk. 

Et hovedmotiv ved Urkoen er dens lænke (ganske som hos 
Kavkasusjætten); „dyret fra jorden" røber ikke den mindste an­
tydning af noget sådant. Den er — ligesom de fleste jordskælvs-
dyr — blot et væsen der roder og rører sig under jorden og ar­
bejder på at komme frem. I denne henseende står Urkoen nærved 
„det bundne rovdyr" og „den bundne jætte"; „dyret fra jorden" 
står langt fjærnere. 

Til det sidste svarer derimod den underjordiske slange, 
hvoraf forskellige former allerede tidligere er behandlede (1253—61). 
Sin simple naturbundne form har den i den lindorm der tros at 
gnave sig igennem Ty; den „høres" af dem der saver kalksten i 
Norbjærge bakke, den „er set" i Svinkløv; og når den får gnavet 
sig ud ved Bulbjærg klint, skal den ødelægge hele verden. Noget 
lignende forestillinger har man på Færøerne (og Island), med den 
forskel at det kun tros at være bygden den skal ødelægge. Rigere 
mytisk udformet møder den derimod i Tirol: når lindormen kommer 
frem af jorden skal den tage skikkelse af Antikrist og underlægge 
sig alle lande, indtil Elias overvinder den i kamp. — Forholdet 
imellem dem er altså ganske som mellem Urkoen og Åbenbaringens 
„Dyr fra jorden". 

Det synes således at vise sig, at vort „bundne rovdyr" (skont 
i de foreliggende former ikke mere naturbundet) ordner sig ind i 
en række af store underjordiske dyr der roder for ved verdens 
ende at arbejde sig ud og gore ødelæggelser. Arten er i en mær­
kelig grad bunden til et østevropæisk-vestasiatisk område. 

I Persernes slange i Demavend skal vi snart træffe endnu et 
eksempel på typen, og måske det ved sin sagnudvikling mærkeligste. 



1 7 0 DE PERSISKE RAGNAROK-FORESTILLINGKft 

IV. DE PERSISKE RAGNAROK-FORESTILLINGER. 

21. Avesta-hymnerne og deres lære om fornyelsen. 

Ligheder imellem de persiske forestillinger om verdens sidste 
tid og Nordboernes ragnarok er allerede i I. del blevne berørte; 
men for en fuldstændig løsning af dette sporsmål og en opklaring 
af hele deres betydning for ragnaroktankerne vil det være nødven­
digt at dvæle ved den persiske lære derom i dens egen sammen­
hæng og under betragtning af de enkelte kilder. 

Det er almindelig kendt, at den persiske mytologi ikke fore­
ligger optegnet på et lignende udviklingstrin som den nordiske. 
Alle skrifter tilhører tiden efter at profeten Zarathustra har givet 
stødet til en udvikling i etisk og monoteistisk retning. Dog er det 
i ikke ringe mål lykkedes de nyere myteforskere at skelne imellem, 
hvad der tilhører den ældre folketro, og hvad der er skabt ud fra 
Zarathustra-lærlingenes teologiske tankegang. 

Persernes eskatologi er behandlet særskilt af Hilbschmann „Die 
parsische lehre vom jehnseits und jiingsten gericht" 1879 (Jahrbucher 
filr protestantische theologie, V 225 ff) og af Erik Stave „Uber den ein-
fluss der parsismus auf das judentum" (Haarlem 1898) s. 145—56; 
Windischmann ' s „Zoroastrische studien" (1863), s. 19—44 og 231 
—59, hævder dog endnu sin plads som den grundigste gennemgang af 
de enkelte myteforestillinger; et kort overblik findes i Spiegels „Erani-
sche altertumskunde" (II 158—67). De ældste eskatologiske forestillinger 
er behandlet af K. Geldner, Yasna 46 (Bezzenberger, Beitrage zur 
kunde der indogerm. sprachen, XIV, 1889, 1—29, især 19 f). Men 
intet af disse skrifter sysler indgående med de sporsmål, som er af storst 
betydning for nærværende arbejde. Jeg har væsenlig måttet samle stoffet 
sammen af kildeskrifter og deres kommentarer. 

Storre betydning for mig har det, at forskningen har fundet ud­
springet til mange enkelte mytefigurer, og at hovedlinjerne i den nyere 
opfattelse er så simple, at de let lader sig overføre på det øvrige mytestof. 
Jeg har forst og fremmest benyttet Ed v. Lehmann „Zarathustra" (1898) 
og Geldner „Awestalitteratur" (Grundriss der iranischen philologie II). 

Det er oversættelserne i „Sacred books of the east" (Darmeste-
t e r ' s af Avesta, og West ' s af pehleviskrifterne), der ligger til grund 
for mine gengivelser. Jeg har i stort omfang brugt kildernes egne ud­
tryk, men dog afkortet på deres vidtløftighed og deres hang til gentagelse. 
I navnenes skrivemåde har jeg sædvanlig gennemført den avestiske sprogform, 
for ikke at forvirre læseren ved ganske uensartede skrivemåder af samme navn. 

Efter at min fremstilling var udarbejdet fremkom N. Soderbloms 
store og grundige arbejde om den persiske eskatologi (La vie future 
d'aprés le mazdéisme, etude d'eschatologie comparée, Paris 1901 = Au-



21. AVESTA-HYMNERNE OU DERES LÆRE OM FORNYELSEN 1 7 1 

nåles du musée Guimet, IX). Det er mig en glæde ikke blot at finde 
en bekræftelse af min fremstilling i hans helhedsbehandling af Mazda­
læren men også at (inde ganske de samme optrin udskilte fra Mazdalæren 
som folkelige natur- og kampmotiver. Derimod er vi ikke enige om flere 
af disse motivers oprindelse. Han synes at forudsætte, at de alle er 
ældre end Zarathustra; jeg har søgt at finde den forskellige udviklings­
historie for hver enkelt af dem. 

Kilderne er af forskellig alder og forskellig karakter. Gathaerne 
er ældst. Det er Persernes allerhelligste hymner, fra en tid hvor 
den nye lære om Ahuramazda og ånderne kæmpede sig frem i 
strid med den gængse gudsdyrkelse, altså i det seneste fra 6te 
eller 7de årh. f. Kr. De andre Avesta-skrifter tilhører den fuldt 
udviklede Mazdareligion; den har udformet sit system, og den 
har indlemmet store afsnit af den folkelige gudetro indenfor sine 
grænser. Endelig har vi den yngre literatur på pehlevi-sproget, 
af mere samlende teologisk art. For en stor del er den bearbej­
delser af tabte Avestaskrifter, tilsatte med yngre lærdomme af 
folkeligt eller af teologisk udspring. 

Hvad der er reddet os af selve Avesta, indskrænker sig til et 
par samlinger hymner og desuden Persernes religiøse lovbog; men 
de lærer os den persiske religion at kende i en fuldt så oprindelig 
skikkelse som de tabte teologiske skrifter vilde være i stand til. 
På den anden side er videnskaben også begyndt at udsondre ældre 
og yngre lag indenfor hymnernes kres. Går man således rækken 
igennem af de særlige hymner, de såkaldte „yasf, viser de fem 
torste (til Ahuramazda, til ærkeenglene osv.) sig som eftergjort 
genklangspoesi; derimod træder andre frem ved deres betydnings­
fulde indhold og hele præg af alder og ægthed. Særlig nævnes 
de to store hymner til „kongeglansen" og til „værneånderne" eller 
„fylgjerne" (Zamyad-yast og Fravardin-yast) — Persernes Voluspå 
og Grimnesmål kunde man kalde dem: den ene et overblik over 
myteverdenen i kort historisk sammenhæng, den anden omstæn­
delig katalogiserende. 

„Hymnen til kongeglansen" (Zamayad-yast) er den korte 
lyrisk farvede fremstilling af tilværelsens gang fra skabelsen og til 
verdens ende. „ Kongeglansen" tænkes som en lysglans eller gud­
domskraft, der „aldrig kan gribes med magt", men efter række-

' følge ledsager alle de ypperste forkæmpere. Den er udgået fra 
Ahuramazda da han skabte verden, den tilhører ham og hans 
ærkeengle og alle guddomme og „de velsignede, fødte og ufødte, 



172 DE PERSISKE RAGNAROK-FORESTILLINGER 

som skal udføre verdens fornyelse"; den har ledsaget den forste 
konge, der herskede over jorden, og som udryddede to tredjedele 
af dens djævle, og hans eftermand, der red selve djævlen Angra-
mainyu — i hesteskikkelse — hele jorden rundt fra ende til anden. 
Den har ledsaget Yima, den'gode fårehyrde, i hvis rige der ikke 
var kold vind eller hede, ikke alder eller død, — „indtil han I6j, 
indtil han havde glæde i falskheds og usandheds ord"; ti da floj 
kongeglansen bort fra ham „i skikkelse af en ravn1". Efterstræbt 
af trolde og fjender, snart skjult i Vourukasha-søens mytiske vande, 
snart båren af kække jættedræbende helte, bevares kongeglansen 
igennem tiderne. Den fulgte den hellige Zarathustra, så han 
tænkte, talte og virkede efter Herrens lov, og for hans ojekast veg 
djævlene bort; den fulgte kong Vistaspa, som gjorde sig til arm og 
støtte for Ahuramazdas lov, og han greb kongeglansen og satte den 
midt i verden, hdjt herskende, aldrig styrtende, hellig. „Vi påkalder 
den rædselsindgydende kongeglans, skabt af Ahuramazda, som skal 
ledsage den sejrrige Saoshyant (o: fornyeren) og hans hjælpere, 
når de skal forny verden, så den aldrig ældes eller dør, aldrig 
sygner eller smuldrer, evig levende, evig voksende"; da skal 
Astvatereta (o: den som får til at opstå) dukke op fra søen Kasava, 
kendende den sejrrige kundskab; han ser med sit visdomsoje ud 
over hele den levende verden, og han forløser al skabningen til 
udødelighed. „Og dær skal alle hans venner komme frem, Ast-
vateretas venner [de der f6r betegnedes som „hjælperne" og som 
„de velsignede, fødte og ufødte"], som er fjendefældende, veltæn­
kende, veltalende, velgorende, følgende den gode lov, og hvis 
tunger endnu aldrig har udtalt et falskheds ord. For dem skal 
Aeshma (vreden) med det sårende spær, som ingen kongeglans 
har, b6je sig og fly; han (Astvatereta) skal fælde den værste heks, 
of ond sæd, født af morke*. Da kæmper hver af Ahuramazdas 
ærkeengle imod den tilsvarende af de onde ånder, og sejrer: Vel­
vilje imod Ondvilje, Sandhed imod Falskhed, Sundhed og Udøde­
lighed imod Hunger og Torst; „den onde Angramainyu bojer sig 
og flyr, han mister sin magt." Hermed standser digtet, og det 
ender i en lovprisning og velsignelse over fjældet Ushidarena, 
hvor den hellige lykke har sit sæde: kongeglansen som Ahuramazda 
har skabt og som ikke kan gribes med magt. 

1 „Ravnen er en af sejrsgeniens legemliggSrelser" (Zend-Avesta II 294 jf. 
236-41). 



22. KONG YIMA OG STORV1NTEREN 173 

I „Hymnen til fravashi" (til værneånderne eller fylgjerne) med 
dens lange navnerækker træffes atter og atter hentydninger til den 
fremtidige hersker i fuldendelsestiden: „han skal være Saoshyant 
(velgorer), fordi han g6r vel mod den legemlige verden, og han 
skal være Astvatereta (den der får til at opstå), fordi han som en 
levende legemlig skabning modstår de legemlige skabningers til­
intetgørelse." Hymnen kender også navn på hans to forgængere; 
de fødes den ene efter den anden henimod verdens sidste tid, og 
alle tre er på underfuld måde sonner af Zarathustra, hvis sæd har 
været skjult i Kasava-søen. Den senere teologiske tradition lader 
hver af dem herske et årtusend, således at hver af disse perioder 
fører et stort skridt frem imod fuldkommenheden. Fravashi-
hymnen giver os tillige navnene på Saoshyants seks hjælpere; efter 
senere tradition virker de de dødes opstandelse i løbet af de forste 57 
år af hans herskertid. Endelig forekommer der i hymnen navne på 
en del skikkelser, deriblandt et par af den episke digtnings udødelige 
helte, der synes at stå i et vist forhold til verdensfornyelsen. 

Verdensfornyelsen, udødeligheden og de dødes opstandelse, 
samt det godes gradvise sejr over det onde i kraft af sin egen 
indre magt — det er Zarathustralærens grundtanker om de sidste 
ting, fremtrædende enkelt og klart i hymnerne, omspundet med 
rigere episke træk i prosaskrifterne, men altid dog som det utvivl­
somme midtpunkt. Altså væsenlig forskellig fra det nordiske 
ragnarok, og vel snarest frembragt ved en ganske modsat tanke­
bevægelse. — Vi skal nu gå over til de motiver, der ikke har til­
svarende hjemmel i de gamle hymner. 

22. Kong Yima og storvinteren. 

Det eneste stykke af episk prosa, som findes i de bevarede 
dele af Avesta, er fortællingen om kong Yima. Den handler dels 
om jordens indretning til menneskebolig, dels om den fremtidige 
fornyelse, og er hensat som en slags indledning til renselsesbogen 
(Vendidad), Persernes religiøse lov. — Handlingen begynder med, at 
Åhuramazda, „den velgorende ånd, skaberen af den legemlige ver­
den, han den hellige", overdrager „den fagre Yima, den gode fåre­
hyrde", omsorgen for menneskenes legemlige trivsel; mængden af 
mennesker og mængden af kvæg vokser, og så ofte det gores 
nødigt, udstrækker Yima jorden, således at der bliver plads til 
flere folk og mere kvæg. Atter kalder Åhuramazda guderne til 



174 DE PERSISKE RAGNAROK-FORESTILLINGER 

ting, og han talte til Yima og sagde: „Fagre Yima, son af Vi-
vanghat! over den legemlige verden skal der komme frygtelige 
vintre med barsk, gruelig frost, og der falder snefog så tæt at det 
ligger en aredvi hojt over de- hojeste bjærgtoppe; og alle tre arter 
af dyr skal omkomme, de der lever i vildmarken, og de der lever 
på bjærgtoppene, og de der lever i dalens skød, i staldenes ly . . . 
Dan derfor en vara (en kvægfold), så lang som en ridebane på 
hver led i firkant, og bring did sæd af får og øksne, af mennesker, 
af hunde, af fugle og af den rødtblussende ild; dan en vara til ly 
for mennesker, dan en fold for kvægflokke." Og Yima sagde til 
sig selv: „Hvorledes skal jeg kunne danne den vara, som Ahura­
mazda bød mig at danne?" Og Ahuramazda sagde til Yima: „Du 
fagre Yima, son af Vivanghat! stamp jorden med trykket af din 
hæl, og ælt den med dine hænder, ligesom pottemageren ælter 
leret." Og Yima gjorde, som Ahuramazda ønskede. Han stampede 
jorden med sin hæl, og han æltede den, som pottemageren gor 
med leret; og han dannede en vara, lang som en ridebane på 
hver side i firkant; og han lod dær vandene flyde i et leje, som 
var en hathra bredt, og han gav fuglene bolig ved de stedsegrønne 
åbrinker, som bærer aldrig svindende føde; og han dannede bo­
steder, huse med svalegang og gårdsplads. Derind bragte han 
sæd af mænd og kvinder, af den storste, bedste og smukkeste art 
på jorden; derind bragte han sæd af hver slags kvæg af den 
storste, bedste og smukkeste art på jorden; derind bragte han sæd 
af alle slags træer af den storste og bedste art og af enhver slags 
frugt, den mest nærende og vellugtende. Alle disses sæd bragte 
han, to af hver art, for at bevares uforgængelig dær, så længe 
som menneskene skal blive i varaen. Og der var ingen pukkel­
rygget eller forvoksen, ingen impotent eller månesyg; der var ingen 
fattigdom, ingen logn, ingen lavhed eller skinsyge; ingen smulret 
tand, ingen spedalsk, eller nogen af de plager, hvormed Angra-
mainyu hærger de dødeliges legemer. Og Yima låsede varaen 
med en gylden ring, og han dannede en dor og et vindu på denl. 

Yderligere fortælles der om varaen, at stjærner, måne og sol 

1 Lige foran står en sætning, at Yima dannede ni gader, dær hvor pladsen 
var storst, seks gader hvor den var mindre, og tre gader hvor den var mindst, 
og han bragte til de længste gader sæden af 1000 mænd og kvinder, til de 
mellemste af 600 og til de mindste af 300. Disse tal må dog være senere til­
sætninger, måske af boglig oprindelse; ti lidt ovenfor hedder det, at han 



22. KONG YIMA OG STORVINTEREN 175 

kun én gang om året står op og går ned, så hvert år synes som 
én dag. Til slutning opkastes det sporsmål: hvem bragte Ahura-
mazdas lov til den vara, som Yima dannede? og der svares, at 
den himmelske fugl Karshipta bragte den, og at denne verdens 
hersker er Urvatadnara og hans fader Zarathustra1. — 

Hele denne fremstilling mangler ikke blot støtte i Avesta-
hymnerne, men står ligefrem i modstrid med „Hymnen til konge­
glansen", der lader udødeligheden og det ondes tilintetgørelse frem­
komme ad helt andre veje. Heller ikke Fravashi-hymnens digter 
har kendt eller godkendt denne myte; ti han nævner hundreder 
eller tusender af fylgjer, som våger over hver ting der er af be­
tydning for livets bevarelse og dets endelige sejr, — men om Yima 
og hans vara findes der ikke et eneste ord. Kildekritisk set kan 
der da ikke være tvivl om, at troen på en eller flere Saoshyant 
er det rette udtryk for Zarathustra-lærlingenes tankegang, og at 
Yima kun er en yngre og næppe heldig variant. Men sagen har 
også en anden side. 

Det er almindelig godkendt af de nyere forskere, at sagnene 
om Yima ikke har deres rod i Zarathustra-læren, men i den ældre 
myteverden. Yima er perserfolkets gamle hyrdegud; derfor tænkes 
han også som kulturens grundlægger, der har dannet det forste 
samfund; desuden synes han fra tidlig tid at være en døds- og 
paradishersker, svarende til den indiske dødsgud Yama. Vi har 
også ydre vidnesbyrd om Yimasagnenes alder og deres udspring 
udenfor den egen lige Mazdalære. Allerede i Gathaerne hentydes 
der til hans stilling som kulturskaber; men han nævnes kun med 
daddel, fordi han har lært menneskene at æde dyrenes kød; Maz­
dalæren betragtede det jo som en fuldkomnere tilværelse kun 
at leve af mælk og urter2. Endnu „Hymnen til kongeglansen" 
står ganske på samme standpunkt: Yima styrer hele den jordiske 
verden med fred, udødelighed og trivsel, indtil han „talte falskheds 
og usandheds ord"; da floj kongeglansen fra ham, og trolden Azi-
Dahaka tilvendte sig riget. Ordene om kong Yimas synd skal 
sikkert forstås i overensstemmelse med den senere tradition: han 
straffedes, fordi han vilde gore sig selv til gud. Vi har da det 
skarpeste udtryk for det, der allerede går gennem gathaens udsagn 

bragte „alle disse sæd, to af hver art", altså også af mennesker. Tanken er jo 
også, at den overførte sæd kun skal blive spiren til en hel verden af hver art 
væsener. » Zend-Avesta I 11 ff. 2 Zend-Avesta III 61 (Sacred books, XXXI). 



176 DE PERSISKE RAGNAROK-FORESTILLINGER 

om Yima: sagnet om hans syndefald synes at være skabt netop 
for at bekæmpe den gængse forestilling om hans guddomme­
lighed. — 

Ser man på selve fortællingen om storvinteren og „vara'en", 
mærker man, hvor løst den hænger sammen med tanken om Ahu-
ramazda som verdensstyreren; men endnu svagere og mere til­
fældig optræder her en anden af Mazdalærens grundtanker, nemlig 
Zarathustras stilling som den store kundg6rer af Ahuramazdas 
vilje: den er flikket til i en myte, hvor der allerede fra Yimas 
hånd er skabt den egenlige fuldkommenhedsverden. Hertil kom­
mer yderligere den dybtgående modsigelse imellem Yimas fuld­
kommenhedsverden, der fremkommer ved et udvalg af enkelte 
eksemplarer, medens hele menneskeheden ellers omkommer, og så 
den sædvanlige Avestalære om de dødes opstandelse ved verdens 
ende og deres evige liv i fuldkommenhed. Selve mytens hovedtræk 
røber den altså som ikke skabt af Mazdapræsterne. 

Storvinteren og den skjulende kvægfold er da ikke en del 
af den avestiske lære om verdensfornyelse, den er dublet til den, 
eller om man vil, den er dens modsætning. For Avestahymnerne 
er fornyelsen et etisk problem; for Yima er den et fysisk, ligesom 
i det nordiske ragnarok. For Avestahymnerne er der en stadig 
fremskridende sejr over det onde, fra Zarathustras forkyndelse og 
indtil den endelige velgorers optræden; Yimamyten ojner forst den 
truende tilintetgorelse, og forkynder så at livet alligevel skal 
frelses og forynges. Også deri ligner den ragnarok. Eller rettere, 
den er ragnarok. Forud for den profetiske Zarathustalære med 
dens tro på det godes sejr, går den mytedigtning, der endnu bølger 
imellem frygt for tilintetgørelsen og håb om livets redning. — 

Det er af betydning at vide, hvilke naturbetingelser Persien 
byder for en sådan mytes fremtræden. Til en vis grad må det 
jo undre at finde en verdensundergang af sne og kulde i Persien, 
»løvens og solens land", i hvis orken luften er fattigere på vand­
damp end noget andet sted på jorden, og hvor torken lige fra den 
mytiske tid og indtil nu er menneskets værste fjende. Dog har 
landet nogle betingelser derfor i sit fastlandsklima; de glødende 
soldage veksler med kolde nætter og ublide vintre. 

Dog fremviser de forskellige dele af landet stor afvigelse i 
• vinterens strænghed. Helt udenfor det sædvanlige står kystlandet 

i syd, der slet ingen vinter kender, og imod nord affaldet til det 



22. KONG YIMA OG STORVINTEREN 177 

Kaspiske Hav, hvis frodige dalfører har vinterregn og oversvøm­
melser. Også oppe på hojsletten er der forskel, således at den 
nordlige og østlige del, der også er mere bjærgrig, har et afgjort 
forspring. I Ghazna (mellem Kandahar og Kabul) begynder natte­
frosten i september, og om vinteren fryser mennesker ofte ihjel; 
Kandahar er lidt mildere; men i Kelat har man hård frost og sne­
fald fra november indtil februar; i orknen Khorasan, der strækker 
sig tværs over Persien, ligger sneen i seks måneder; ved Kabul 
er det undtagelse, at der ikke ligger sne på sletten, men kun på 
de omgivende hqjder; ved Balk ses sneen i kun 8 mils afstand i 
selve den hedeste sommertid. Fra de nordlige randbjærge nævnes 
lignende eller endnu strængere vinter; men går vi til Perserfolkets 
gamle grænseegne mellem Aralsøen og det Kaspiske Hav, kan kul­
den gå til -i- 40 grader reaumur; i Kiva er den brede flod Oksus 
tilfrossen fire måneder af året, og når nordøstvinden suser ind fra 
de sibiriske stepper, kan ingen del af det menneskelige legem ud­
holde den. 

Fra det vestlige Persien klages også over den strænge vinter, 
men efter en langt svagere målestok. I Shahrud er der rigeligt 
snefald i januar, og sneen ligger undertiden flere dage uden at 
smælte; på sletten syd for Elbrusbjærgene står træerne endnu gronne 
i december, men termometret kan gå under frysepunktet; kun det 
højtliggende Teheran er i længere tid begravet i is og sne, men 
lider dog mest under forårets bratte omslag mellem tø og kulde1. 
Går vi mod syd til Shiras og det gamle Persepolis, roses de for 
deres milde vejrlig. 

Disse naturforhold forklarer flere af ejendommelighederne ved 
myten. Det er intet under, at alle de ældste kilder, hymnerne, 
intet har at gore med storvinteren og Yimas rige; ti Mazdalæren 
udgår fra de gamle kulturegne i det vestlige Persien. Rigets øst­
lige dele hæver sig forst til betydning i tiden efter Aleksander den 
store, og på tilsvarende måde holder storvinteren sit indtog med 
de lidt yngre dele af Avesta. Går vi længere ned i tiden, for­
andrer Yimamyten sig: dens karakter af storvinter udviskes, og 
man gor den til en uhyre vandflod. Denne forandring har været 
så stærk, at det forst var vor landsmand Westergårds kyndighed 
i Avestasproget og hans viden om den nordiske fimbulvinter, der 
bragte det oprindelige forhold for dagen; og endnu gives der 

1 Spiegel, Eranische altertumskunde I 245—47. 48. 
Danske Studier. 1913. 12 



178 DE PERSISKE RAGNAROK-FORESTILLINGER 

forskere, som anser Yimamyten for et sideskud af syndflodsagnet. 
Årsagen til denne omdannelse kan vel til en vis grad søges i ind­
flydelse fra den semitiske verden; men navnlig gælder det, at 
Persien selv ikke frembød en natur, der holdt myten fast i det 
der var dens udspring: rædselen for en undergang i sne og kulde. 

Fra mytens overlevering kommer vi til sporsmålet om dens 
oprindelse. Det er nu klart, at det persiske folk som helhed ikke 
har frembudt betingelserne for dens skabelse. Til en vis grad har 
de bjærgrige østlige egne (Afghanistan) haft det. Men i langt 
hojere grad findes dens fødsels- og livsbetingelser i egnene nord 
for Hindukush, ind over den store tartariske steppe, hvor nu kun 
sparsomme folkelevninger af den gamle ariske stamme er bosatte 
iblandt Kurder og Tyrker. I disse egne op mod Aralsøen, hvor 
Perserfolkets vugge har stået, har vi den storste geografiske sand­
synlighed for også at have hjemstedet for storvinteren. Tiden for 
dens tilblivelse er da formodenlig forud for den historiske periode, 
ligesom hele sagnkresen om Yima bunder i Persernes gamle hyr­
deliv. 

23. Gudeslaget. 

Vi skal nu følge de andre motiver, således som de kommer 
frem i den senere teologiske literatur. 

Om verdens sidste tid, indtil fornyelsen finder sted, har vi et 
særskilt skrift, Bahman-yast; og i den store mytelære Bundehesh 
findes et langt kapitel om „opstandelsen", der ligesom danner fort­
sættelse af Bahrqan-yast. Hovedtråden i denne lære om de sidste 
ting er de tre på hinanden følgende årtusender, hvori det ondes 
magt aftager. Følgelig bliver der ikke nogen egenlig katastrofe. 
Dog findes forestillingen om åndernes sidste strid (der allerede 
møder i „Hymnen til kongeglansen") udfoldet med storre rigdom af 
enkeltheder i Bundehesh k. 30: Efter at Saoshyant og hans hjælpere 
har kaldt de døde til live på Ahuramazdas bud, angriber Ahura-
mazda den Onde Ånd, og hver af hans syv ærkeengle angriber en 
tilsvarende modstander: Velvilje går mod Ondvilje, Retfærd går 
imod Andor (ham der lammer menneskene i deres vilje til dyden), 
Godstyrelse imod Savar, tyranniets ånd; Gudsfrygt kæmper mod 
Ulydighed, Sundhed og Udødelighed imod Zarev og Tarik, bedragets 
og giftsædens ånder; Sraosha (andagt) imod Aeshma (vrede). Da 
bliver kun to fjender tilbage, nemlig Angramainyu og slangen Azi. 



23. GUDESLAGET 179 

Ahuramazda kommer nu til jorden som offerpræst, og Sraosha 
(andagt) følger som hjælpepræst; han løfter det hellige offerbælte 
i sin hånd. Den Onde Ånd og slangen flygter tilbage til morket, 
ad den vej hvorad de løb ind i himlen. Da opbrændes slangen 
i de stromme af smæltet malm, der rinder fra den brændende 
jord; og alt dødsrigets smuds brændes bort i malmen. Og Ahu­
ramazda sender den glødende malm over den hule, hvor den Onde 
Ånd er flyet ned; og han bruger dødsriget til at gore verden storre, 
efter hans vilje fornyes hele tilværelsen som udødelig og evig1. 

Hovedmotivet i denne strid har vi allerede lært at kende i sin 
oprindelige form i „Hymnen til kongeglansen". Den er ganske ab­
strakt: dydernes sejr over lasterne. Derfor ser vi i kongeglans-
hymnen hverken selve skaberen Ahuramazda blande sig i striden 
eller Saoshyant og hans menneskelige „hjælpere" stå overfor per­
sonlige modstandere. Dermed er også mytens udspring givet; den 
er født af den præstelig-zarathustriske tankegang uden det mindste 
af den plastiske kraft og den interesse for personlighed, som kende­
tegner alle folkemyler. I den yngre skildring nærmer motivet sig 
mere til det folkelig-mytiske. Den har præg af katastrofe; Ahura­
mazda træder selv med i striden, og på modsat side selve „den 
Onde Ånd" og „slangen"; deres flugt og forsvinding i ildfloden er 
af mægtig malerisk virkning. Og dog mærker vi, hvor stærkt 
tanken er bunden i det teologisk-abstrakte. Ahuramazdas dåd er 
ikke hammerhug som Thors, men helliggorelse ved gudstjæneste. 
Den Onde Ånd, Angramainyu, omkommer ikke i striden, men 
kvæles eller udslettes ved verdens fuldkommengørelse. I så hen­
seende står Zarathustralærens grundopfattelse som en uoverstigelig 
skranke for plastisk udformning; allerede hos en græsk forfatter i 
det 4de årh. f. Kr. forekommer „magernes" lære om verdenspe-
rioderne og om at Ahriman, efter at have udspyet sine ødelæggelser 
og plager, skal „ganske gå til grunde og forsvinde"z. Derfor bliver 
åndestriden aldrig til mere end den ufuldkomne katastrofe, og det 
som låner den noget af folkemytens farvepragt, er et andet motiv. 
Lysskæret fra verdensbranden lader skikkelserne synes storre 
og vældigere, end de virkelig er. 

1 Bundehesh k. 30, jævnført med de onde ånders karakteristik i k. 28. 
2 Windischmann, Zoroastr. studien s. 233. Sstds. 257 findes henvisning til 

de Avestahymner, der har været forbillede for Ahuramazdas optræden i kampen 
og for de mere personlige djævlenavne (egl. gamle gudenavne). 

12* 



180 DE PERSISKE RAGNAROK-FORESTILLINGER 

24. Den styrtende stjæme. 

Det hedder i Bundehesh (kap. 30, 17—20): „Når [stjærnen] 
Gohikar falder gennem himmelrummet fra en månestråle ned på 
jorden, da vil jordens nød blive så stor som fårets, når ulven over­
falder det. Dernæst vil ilden og dunsten smælte malmen i bjærg 
og fjæld, og den rinder på jorden ligesom en flod; da skal alle 
mennesker gå gennem den smæltede malm og blive rene derved. 
Når en er retfærdig, da synes det ham, som om han stadig går 
gennem lunken mælk; når en er slet, da synes det ham som at 
gå i smæltet malm". Snart efter fortælles der, som' nylig omtalt, 
at „Gohikar brænder slangen i den smæltede malm, og al den 
stank og smitte, som er i helved, brænder op, og det bliver helt 
rent"; også den Onde Ånd brændes i malmen. 

På et andet sted i samme skrift (k. 5, 1) hedder det, at de 
fem planeter og de to halebærende stjærner (o: kometer) Muspar 
og Gohikar vogtes af de syv stjærnehovdinger (solen, månen, Sirius 
osv.); „solen har bundet Muspar til sin strålekrans ved gensidigt 
samtykke, for at den ikke skal være istand til at gore skade". 
Gohikar tænkes altså på samme måde bunden til månens stråler, 
indtil den engang river sig løs og styrter ned, så at den tænder 
jorden i brand. Hele denne forestilling synes at bero på iagtta­
gelse af de styrtende meteorer i himmelrummet; og man har da 
opfattet det som de venlige himmelmagters opgave, at holde de 
truende kometer fjærnet fra jorden. 

Det forste sporsmå], vi må gore os, er, om denne verdens-
brand grunder sig på ældgammel folketro, således som storvinteren 
gjorde. Men man vil næppe kunne udpege noget træk, der viser 
tilbage mod en tidlig mytedannelse. Renselsesilden på opstandel­
sens dag er ingen primitiv tanke, men er sikkert fostret af selve 
Mazdalæren. Frygten for, at en komet skal ramme jorden, hører 
nok så godt hjemme i en hojere kultur. Læren om de syv onde 
stjærner, „Angramainyus syv høvdinger", der har gjort indfald i 
himlen og er blevne tagne til fange, kan — som Spiegel har påvist 
— ikke være oprindelig; ti nogle af planeternes navne i persisk viser 
at de fra forst af er opfattede som venlige væsner1. Hvad skulde 
også Perserne i forhistorisk tid med en verdensbrand? De havde 
jo allerede et ragnarok, den uhyre vinter. Tillige vilde et oldpersisk 

1 Spiegel, Eranische altertumskunde II 181. 185. 



24. DEN STYRTENDE STJÆRNE 181 

ragnarok, sammensat af ild og af kulde, være en underlig selv­
modsigelse. 

Vi må derfor prøve på at udfinde den persiske verdensbrands 
tilblivelse og udvikling indenfor den historiske tid. 

I gathasangene optræder der slet ingen naturmotiver, men 
kun en abstrakt religiøs omdannelse af menneskelivet; den benævnes 
„fuldendelsen", „verdens sidste tilstand" og lignende. Hertil hører 
forst og fremmest en ildprøve; menneskene skal gå gennem stromme 
af glødende malm, der som en gudsdom eller ordal skal gore 
skel imellem gode og onde. 

Nogle forskere vil opfatte dette som en religiøs omdannelse 
af verdensbranden; og denne verdensbrand skulde være en gammel 
myte, fælles for hele vor ariske æt. Men denne urmyte er så 
tvivlsom en ting, at den ikke bor påberåbes som hjemmel; og af 
selve gathaerne kan der ikke udledes noget om en ældgammel 
opbrænding af jorden. Tværtimod svarer denne prøveild for gode 
og onde menneskesjæle til en lignende forestilling hos Inderne i 
meget tidlig tid. I et skrift fra slutningen af vedatiden hedder 
det, at de døde på deres vej til den hinsidige verden skal gå mellem 
to ilde, der brænder de onde, men lader de gode slippe igennem1. 

Heller ikke i de andre gamle kilder finder man nogen fysisk 
verdensbrand. „Hymnen til kongeglansen" lader fornyelsen ind­
træde ad historisk-religiøs vej uden fysisk katastrofe. Grækeren 
Theopompos har i 4de årh. f. Kr. givet en skildring af verdenslivet 
efter den persiske lære uden det mindste træk der peger i retning 
af verdensbrand; den Onde Aand omkommer selv i den fra ham 
udgåede pest2. 

En brand over hele jorden møder ikke for i de yngste kilder, 

1 Macdone]l, Vedie mythology 167 (Grundriss d. indo-ar. philologie 111). 
Om gathaernes renselsesild se Soderblom 238—39 og Stave 148—t9. Mills 
oversætter dog de pågældende gathasange anderledes, og ser i deres vidnes­
byrd kun sådanne udtryk om ildens rensende magt, som har givet anledning 
til de senere forestillinger om en dommedags-renselse. Jeg kan ikke domme 
om de filologiske grunde; men jeg vil på forhånd være mest tilbojelig til at 
følge den oversættelse af gathaerne, der nævner en prøveild for de afdøde, 
fordi det stemmer bedst med den indiske lære om en prøveild for de afdøde 
sjæle. Soderblom anfører, at pehleviskriftet Dinkart i sin gengivelse af Ave-
staerne henlægger prøveilden til sjælens liv efter døden; derved vil sammen­
hængen med den indiske lære yderligere styrkes. 

2 Windischmann, Zoroastr. studien 233 ff. 



182 DE PERSISKE RAGNAROK-FORESTILLINGER 

pehlevi-skrifterne. Det ældste tidsfaste vidnesbyrd om den er fra 
midt i 2det årh. e. Kr. I sit forsvarsskrift for kristendommen (I 
kap. 20) siger Justinus, at både Sibyllen og Medernes konge Hysta-
spes [o: kong Vistaspa, Zarathustras beskytter] lærer, at verden 
skal tilintetgøres ved ild. — Således synes det godtgjort gennem 
en undersøgelse af kilderne, at sjælenes renselsesild er det oprin­
delige, og at naturmotivel verdensbrand er et ungt tillæg til den. 

Vi må prøve, om det ikke er muligt at bestemme dette na­
turmotivs oprindelse lidt nærmere og lidt sikrere. Her må vi be­
gynde med det skarpt særprægede træk, at den styrtende stjærne 
tænder jorden i brand, og se hvor langt det kan følges om land. 
Man har en jødisk sibylledigtning, den såkaldte 5te bog af de si­
byllinske orakler, der er underlig forvirret og forholdsvis rig på 
hedenske elementer. Den har fået sin endelige skikkelse i Anto-
ninernes tid, men er i det væsenlige forfattet nær efter Jerusalems 
ødelæggelse; skriftets hensigt er den for sådanne arbejder sædvanlige, 
at indsmugle den jødiske verdensopfattelse iblandt østerlandenes 
græsktalende befolkning. Sibyllens række af fremtidssyner sluttes 
med en vildt fantastisk skildring af, hvorledes stjærner eller stjærne-
billeder begynder at kæmpe indbyrdes, indtil Uranos (himlen) i 
vrede ryster dem af sig og de styrter ned og tænder jorden i 
brand. For de tidligere fortolkere har denne slutning stået som 
gådefuld eller „vanvittig". Det ses dog let, at det ene motiv — 
de styrtende stjærner — i hoj grad svarer til den persiske lære 
om verdensbranden, og at det andet motiv — stjærnernes ind­
byrdes strid — også byder en mærkelig parallel til læren om, at 
de syv stjærner er „Angramainyus hovdinger", og at de syv venlige 
himmeltegn stræber at gore dem uskadelige. Men derved er vi 
ikke nået nærmere til oprindelsen. Sibylledigtningen, med dens 
udmaling af stjærnebilledernes kampe, byder os kun en fantastisk 
og meningsløs gentagelse af motiver, der i Persernes tro har både 
en astronomisk og en religiøs mening. Det er de persiske motiver, 
der som rent episk stof er vandrede ud til Forasiens folkeslag. 
Vi skal siden træffe den styrtede stjærne igen — ganske vist i 
mere afdæmpet form — i den tidligste kristne spådomsdigtning. 
Her i den jødiske sibylle må den dog ikke opfattes som virkelig 
jødisk motiv; digteren har kun grebet til det gængse episke motiv, 
fordi det nogenlunde svarede til en forestilling, som da gjorde sig 



24. DEN STYRTENDE STJÆRNE 183 

stærkt gældende i jødedommen: troen på en af Gud fremkaldt 
verdensbrand. 

Hos Persernes naboer imod øst, Inderne, har jeg også truffet 
den styrtende stjærne, men kun en enkelt gang og i en kilde af 
tvivlsom alder. Englænderen Dow giver i sin skildring af den 
indiske religion bl. a. store ordrette uddrag af et skrift, der gælder 
som hellig bog for en i Dekan vidt udbredt braminsk sekt. Om 
verdens undergang findes her følgende: „Når de fire verdensaldre 
er forløbne, da skal Rudra [guddommen som ødelægger] sammen 
med de ti opløsningens ånder rulle en komet ind under månen, 
som skal tænde alting i brand og lægge verden i aske; da skal 
Gud alene være til. ti stoffet vil være fuldstændig tilintetgjort". 
Her er ikke tvivl om, at der må foreligge et lån fra Perser til 
Inder eller omvendt. Fælles for de to kilder er ikke blot kometen, 
men også dens ejendommelige forbindelse med månen. Dog er 
udspringet næppe at søge i Indien, da den brahminske religion har 
sin egen gængse lære om de syv sole, der tænder verden i brand; 
og dette motiv lader sig ikke bringe i samklang med kometbranden. 
Der er heller intet i vejen for, at Inderne har lånt et sådant motiv 
fra Perserne, måske endogså ad boglig vej. Siden det 8de årh. 
e. Kr. søgte persiske menigheder jo tilflugt på indisk grund, og fra 
15de årh. kender vi oversættelse til sanskrit af nogle af deres 
hellige skrifter1. 

Disse kildesteder har altså ikke ført os til oprindelsen for den 
styrtende stjærne; men uden betydning er de dog ikke. De har 
atter vist os hen til den persiske religion som denne forestillings 
midtpunkt og hovedstamme (med svage udløbere i øst og i vest); 

og de har bekræftet vor tidligere erfaring, at motivet optræder i 
en forholdsvis sen tid. Det kendes aldrig i skrifter ældre end Iste­
r e t årh. e. Kr., men er da forholdsvis udbredt. 

1 Dow, Dissertation concerning the customs etc. of the Hindoos, s. xlviii 
(The History of Hindostan, I, 2d ed. London 1770, 4to). Ifølge meddelelse af 
nu afdøde prof. S. S o rensen må det her omtalte skrift „Bedang Shaster* 
(o: Vedanga Kshatra) være en ret moderne bog; ti den viser ikke spor af lighed 
med de ældre vedanga'er. Dog kan dette skrift være et udtog af en eller anden 
purana (et teologisk læresystem); og at den virkelig er det, fremgår med temlig 
stor sikkerhed deraf, at den tilskrives Vyasa („Beuss Mum"). Når bogen siges at 
være gennemset af en „Sirrider Swami*, må det være den samme som Ksidhara 
Svamin, som også andensteds kendes som kommentator til ældre værker; og 
sammenhængen er sikkert den, at han har uddraget denne lærebog af en purana. 



184 DE PERSISKE RAGNAROK-FORESTILLINGER 

Denne sene optræden gælder ikke blot naturmotivet, jordens 
antændelse ved en komet; men den gælder også for dets religiøse 
forståelse, læren om de bevægelige stjærner som onde. „Det kan 
ikke fremhæves eftertrykkelig nok", siger Spiegel (II185) „at hverken 
tilbedelsen af stjærnebillederne i dyrekresen eller læren om plane­
ternes onde virkninger har nogensomhelst hjemmel i Avesta". Den 
optræder dels i de sene pehleviskrifter, dels og fremfor alt i zer-
vaniternes lære. Den zervanitiske sekt tilhører Perserrigets senere 
tid, og under Sassanidernes kongeslægt synes dens lærdomme at 
optræde ved selve hoffet. Dens ene hovedlærdom var, at både 
ondt og godt havde samme oprindelse idet „tiden" (zrvan) var fader 
til alt; den anden og i dagliglivet mere betydningsfulde var læren 
om de gode og onde stjærners strid imod hinanden. Den sidste 
af disse lærdomme skyldes påvirkning fra den babylonske stjærne-
kyndighed, mens den forste snarere peger i retning af græsk filosofi. 
Zervanismen beror altså væsenlig på indpodning af fremmede ideer ; 
og den tilhører den tidsalder, der begynder med Aleksander den 
store og fortsættes i århundrederne efter Kristi fødsel, og hvis 
ejendommelighed netop er sammenblandingen af østens og vestens 
ideer. Fra zervanismen er — efter Spiegels formodning — læren 
om de onde stjærner sivet ind i den persiske teologi. 

I denne senpersisk-zervanitiske forestillingskres hører den tanke 
nødvendig hjemme, at månen hindrer den onde halestjærne i at 
brænde jorden. Selve den forestilling, at jorden skal antændes af 
en komet, kunde i og for sig opstå uafhængig heraf; men de hi­
storiske holdepunkter fører os herhen, og den kan le t te re end 
af noget andet være opstået af zervaniternes frygt for de onde 
stjærner. 

Således kan vi forklare den styrtende stjærnes fremkomst ud 
af persiske trosretninger til given tid. Derimod er det mere end 
tvivlsomt, om den persiske religion virkelig rummer forudsætnin­
gerne for den fysiske verdensbrand i det hele. Både Hinduer og 
Grækere har skabt deres lære om verdensbranden langt tidligere; 
og i tiden omkring Kristi fødsel dukker den op — som ved et 
spring — i snart sagt alle Forasiens religioner, deriblandt også 
den persiske. Muligvis har zervaniternes spekulationer tjænt som 
mellemled til overførelse af hellenistiske tanker. 

I alt fald er det klart, at den persiske dommedagsbrand gem­
mer på en mærkelig modsætning eller selvmodsigelse. På den ene 



25. KERESASPA OG DEN BUNDNE SLANGE 185 

side skal den være den hellige rensende ild, som udsletter det 
onde og lutrer de brødefulde, men lader de gode uskadte; på den 
anden side skyldes branden en troldeagtig stjærne, og de venlige 
magter har efter ævne hindret den i at gore skade. Denne styr­
tende komet er et trodsigt naturmotiv, der ikke rigtig vil boje knæ 
for den gamle zarathustriske lære om den rensende og guddom­
melige ild. 

25. Keresasjpa og den bundne slange. 

Der findes i Persernes lære om den sidste tid et optrin, hvor 
katastrofen, kampen mellem godt og ondt, er voldsommere og mere 
spændende end på noget andet punkt i Mazdalæren. Slangen 
Dahaka er bunden til fjældet Demavend, ved verdens sidste tid 
river den sig løs og ødelægger alt, men da rejser oldtidshelten 
Keresaspa sig af sin dvalesovn og fælder den. 

Denne begivenhed omtales næsten ikke i Avestahymnerne, men 
hyppig i den senere teologiske literatur og de nypersiske overle­
veringer. Bundehesh, der her påberåber sig et tabt Avestaskrift 
„Åbenbaringsbogen" som sin kilde, har en ret udførlig beretning: 
„Om Dahaka hedder det, at da Thraetaona fangede Dahaka, var 
han ikke i stand til at dræbe ham, og da bandt han ham i fjældet 
Demavend; når han kommer løs, skal Sama [o: Keresaspa] rejse 
sig, og han skal nedslå og fælde ham". „Om Sama hedder det, 
at han blev udødelig, men på grund af hans ringeagt for Mazda­
læren sårede en Tyrk ved navn Nihag ham med en pil, mens 
han sov på Pesyansai-slelten; og dette pådrog ham den overna­
turlige dvalesovn midt i heden (?), og himlens lysglans står over 
ham, for at han, når Azi-Dahaka kommer løs, kan rejse sig og 
slå ham; og 10000 af de retfærdiges værneånder våger over ham"1. 

Om selve kampen læses der udførlig i Bahman-yast, den sær­
lige fremstilling af verdens sidste tid. Den skildrer, hvorledes men­
neskeslægten i det sidste årtusend, Hushedar-mahs årtusend, skrider 
længer og længer frem imod udødelighed og fuldkommenhed, men 
da giver en enkelt last, tålsomhed overfor kætteri, den Onde Ånd 
kraft til at gore endnu et forsøg mod menneskeheden. „Da går 
Angramainyu til fjældet Demavend, til Bevarasp [o: Dahaka], og 

1 Bundehesh 29, 7—9; jf. gengivelsen af et andet Avestaskrift (West IV 
214) hvor det skildres udførlig at Thraetaona ikke kan fælde Dahaka, og Ahu-
ramazda byder ham at holde inde. 



186 DE PERSISKE RAGNAROK-FORESTILLINGER 

han kalder: Nu er 9000 år gået, og Thraetaona lever ikke; hvorfor 
står du ikke op, selv om dine lænker ikke er fjærnede, nu da verden 
er fuld af folk, og de er bragte fra den indhegning, som Yima 
dannede? Da står Azi-Dahaka op, men af frygt for Thraetaona 
fjærner han ikke lænken fra sin krop, indtil Angramainyu tager 
den af. Og Azi-Dahakas styrke vokser, og hans glubskhed ved­
varer; han sluger på stedet kætteren, og styrter ud i verden for 
at øve synd, og udfører utallige grove synder; han sluger en tredje­
del af mennesker, af kvæg, af får, og af Ahuramazdas andre skab­
ninger; han øder vand, ild og plantevækst, og gor grov synd. Da 
træder vandet, ilden og plantevæksten frem for herren Ahuramazda, 
og de klager sig: Kald Thraetaona til live igen, at han kan til­
intetgøre Azi-Dahaka; ti om du ikke gor det, kan vi ikke være til 
i verden. Ilden siger: Jeg vil ikke varme. Vandet siger: Jeg vil 
ikke flyde. Da siger skaberen Ahuramazda til Sraosha og til en­
gelen Neryosang: Ryst Keresaspa-Samans legem, indtil han står 
op. Da går Shraosha og engelen Neryosang til Keresaspa; tre 
gange kalder de, og den fjærde gang står Sama [o: Keresaspa] op 
med sejrsfølelse, og går at møde Azi-Dahaka. Og Sama lytter ikke 
til dens ord; den sejrende kølle rammer dens hoved og dræber 
den. Da vandrer fortvivlelse og modgang bort fra verden, et nyt 
årtusende begynder. Da gor Saoshyant skabningerne rene på ny; 
og opstandelsen og det kommende liv tager sin begyndelse." 

Keresaspas sejr over Dahaka omtales tidligst i et af de yngre, 
teologiske partier af Avesta, der nu kun foreligger i senere udtog 
(West II 370—380). Og i selve de gamle sange hentydes der en 
eneste gang til denne myte. Det hedder i Hymnen til værneån­
derne: „Vi påkalder de retfærdiges gode, stærke, velgorende fylgjer, 
som våger over Keresaspas Sama-sons legem, køllesvingerens med 
det flettede hår; og deres tal er 99999". Det samme uhyre tal af 
værneånder våger over verdenshavet, over Karlsvognen og over 
Zarathustras sæd, hvoraf verdensfornyerne skal fødes. 

Keresaspa nævnes ret ofte i hymnerne som den store folkehelt. 
Han er „den stærkeste iblandt mennesker næst efter Zarathustra"; 
hans kamp med den menneskeædende, slimgronne slange fortælles 
udførlig; der omtales sejre over en vandtrold, den guldhælede 
Gandareva, over hans broders banemand, over det stenhårde jætte­
barn og over røvere og trolde; men han bringes aldrig i forbin­
delse med Dahaka. Og dog er Azi-Dahaka en af Avestas yndlings-



25. KERESASPA OG DEN BUNDNE SLANGE 187 

skikkelser: slangen med de tre munde, de tre hoveder, „den værste 
trold, som Angramainyu har skabt imod den legemlige verden"; 
ham, der tilintetgor Yimas lykkelige rige og sætter sig til mål 
at gore hele jorden mennesketom; men Thraetaona „af helte-
ætten", „den raskeste af mennesker næst efter Zarathustra", griber 
kongeglansen, der i skikkelse af en fugl var flojet fra Yima, fælder 
uhyret med sin kølle og udfrier Yimas døtre, de to fagreste kvinder; 
kampen udmales med episke eller fantastiske træk: hans bon inden 
kampen til gudinden Anahita, og at han i striden red på fuglen 
Varengana, vistnok blot et billedligt udtryk for hans store mod. 
Ingen, der blot læser Avesta, vil danne sig andet billede af kampen, 
end at han virkelig ombringer slangen; Dahaka omtales aldrig som 
endnu levende, nævnes aldrig i forbindelse med fjældet Demavend. 
Man kan sige, at disse negative vidnesbyrd ikke kan veje ret stærkt; 
men en nærmere undersøgelse viser, at de er bindende. Vi har i 
„Hymnen til kongeglansen" en fremstilling af alle de storste helte­
gerninger ikke blot i fortid, men også i fremtid; men Keresaspas 
sejr over Dahaka, der måtte være den storste af dem alle, og som 
vilde udgore en pragtfuld afslutning af digtet, findes der ikke. 

På dette alderstrin (den almindelige opfattelse i Avestahym-
nerne) er myterne om Thraetaona og Keresaspa rent og skært 
helteepos. Slangen Dahaka har intet at gore med Demavend, med 
fjæld eller vulkanske fænomener. For så vidt de rummer nogen 
gudemyte, er det tordenguden Indra og hans sejr over skyslangen, 
der klinger igen i de kølleførende, slangedræbende helte. Men forst 
nu, ved slutningen af den avestiske hymnedigtning, sker det, at 
der går religion i disse heltesagn: både slangetrolden og oldtids-
kæmpen omsættes i levende skikkelser, hvis fremtid frygtes og 
håbes som hele tilværelsens skæbne. 

Men hvorledes har Zara thus t r a-læ ren kunnet frembringe 
denne myteforestilling? I det bundne uhyre og den dvalebundne 
helt, der vågner til frelse, findes hele den naive mytes plastiske 
kraft i så herlig skikkelse som måske intet andet sted i verden. 
I Zarathustra-læren hersker torhed; den etiske og åndige vurdering 
ophæver stadig fantasiens trang til legemliggorelse; selv hvor den 
stræber at skabe myte — således som i åndernes store kamp — 
er den bunden i abstraktion; og endnu fjærnere fra den egenlige 
myte står det væsenligste religiøse indhold: læren om det stadig 
stigende herredomme over synden og om den endelige fornyelse. 



188 DE PERSISKE RAGNAROK-FORESTILLINGER 

Ved flygtig læsning af kildeskrifterne kan man få det indtryk, 
at kampen mellem Dahaka og Keresaspa er selve afgorelsen af 
striden mellem godt og ondt; verdensfornyelsen indtræder jo straks 
efter slangekongens fald. Men grundigere læst vidner hvert af 
skrifterne om, at det for den rettroende Perser er helt anderledes. 
Afgorelsen ligger i den udvikling, som sker efter at Zarathustra 
har bragt Guds lov til menneskene. Dahaka-striden er ligesom de 
andre enkeltoptrin kun det ydre skel imellem de årtusender, der 
hvert fører menneskeheden et stort stykke frem imod målet. Så­
ledes er altså kampen, set med teologiens 6jne. Betragtet i og for 
sig er den derimod væsenlig nok; da er den katastrofen, afgorelsen 
imellem ondt og godt, — men derved er den dublet til Mazda­
lærens egen tro på åndernes strid og det ondes tilintetgørelse. 
Enten vi måler med den ene eller den anden målestok, er myten 
et overflødigt led i Mazdalæren. 

Og religiøst set er Keresaspa ganske fremmed i disse omgi­
velser. Han mangler ganske de dyder, som Zarathustras lov kræver: 
den etiske selvudvikling og den nojeregnende troslydighed. Hans 
dyder såvelsom hans lyder er folkeheltens; han er modig og vældig, 
men til overmål letsindig eller troskyldig, lige fra den gang han 
koger sin mad på den menneskeædende slanges brede ryg, og indtil 
han sovende rammes af Tyrkens dødspil. 

Ikke nok hermed! Den persiske teologi er sig klart bevidst, 
hvor fremmed han er for dens idealer. Den griber derfor enhver 
lejlighed til at nedsætte ham: „han viste ringeagt for Mazdalæren", 
„han slukkede den hellige ild", „der klæbede afguderi ved ham"1. 
Dette males på gribende måde i et avestisk afsnit, hvor Keresaspas 
sjæl træder frem for Ahuramazda og som menneskehedens red­
ningsmand kræver den himmelske salighed; men den hellige ild, 
hvis alter han har slukket, optræder som hans ubønhørlige an­
klager og kræver ham nedstødt til helvedes dyb; da græd alle­
engle og alle de salige sjæle, og på deres ydmyge forbon fik han 
lov at blive i himlens forgård, hvor sjælene hviler i dvaletilstand, 
indtil opstandelsen finder sted. — Det kunde næppe siges i stærkere 

1 Vendidad 1, 10; Bundehesh 29, 7 (citerende Åbenbaringens bog); of 
fremfor alt udtoget af den tabte Sudkar Nask (West II 373 fif); samt West II 
381. Keresaspa findes aldrig i rækken af de „udødelige", der medvirker ved 
verdens fornyelse, skont han efter sin natur herer derhen og undertiden sam­
virker med dem. 



te. KERESASPA OG DEN BUNDNE SLANGE 189 

ord, at Keresaspa kun er tålt af teologerne; de søger at 
sætte hans fortjænester så laft som muligt. Hvorledes kan han 
være det forste menneske der vækkes af døde, — sporges der i 
et senere skrift — siden hans gerning har været den at slå men­
nesker ihjel? 

At Keresaspa fra forst af er en slet og ret folkehelt af samme 
art som Perseus, Sigurd Fåvnesbane og andre, det er letfatteligt 
nok. Mærkeligere er det, at denne oldtidens heros lever op igen 
til verdensmyte. Her må enkelthederne granskes. Forst og frem­
mest den tap, hvorom den hele tro drejer sig, fjældet Demavend. 
Det er Persiens hojeste punkt; nær op imod Elbrus-kædens sydside 
hæver det sin uhyre kegle, hojere end Montblanc. En forfatter fra 
det 10de årh., historieskriveren Masudi, siger at man på 100 para-
sangers (500 kilometers) afstand ser dens top i skyen og tæt rog 
stigende op, mens dog evig sne kroner den; når man bestiger 
selve fjældet, finder man henimod dets top en tredve kløfter, 
hvoraf en svovlet damp stiger op, og der kommer dron ligesom 
tordenbrag; dette dron stammer fra den ild, som brænder derinde. 
Flere forfattere fra middelalderen omtaler Demavend som vulkan; 
nu er selve krateret udbrændt, men hulerne med svovldamp findes 
endnu og den mægtig brusende lyd høres deroppe; hele omegnen 
er ofte hjemsøgt af jordskælv. Disse vulkanske fænomener står 
ojensynlig i nærmeste forbindelse med myten om, at slangetrolden 
er bunden inde i Demavend; „ud af Dahakas og troldmændenes 
bolig under bjærget stiger en stor mængde af r6g op", hedder det 
hos Araberen Ebn Haukal1. På den anden side er det klart, at 
forestillingen om fjældet som skjulende et uhyre levende væsen 
ikke er betinget af Dahaka-myten i den ene eller den anden form, 
men vil opstå hos den stedlige befolkning ganske af sig selv. 
Tanken om det bundne uhyre vil opstå ud af selve naturmotivet. 
Ti for en ældgammel animistisk tankegang er det den eneste rime­
lige måde at opfatte fjældet på: som om det skjulte et uhyre 
levende væsen, hvis åndedræt mærkes som rog og dron, og hvis 
rørelser fremkalder jordskælv. Selve navnet Demavend eller Dun-
bavend betyder „blæseren" eller „droneren", og indeholder allerede 
i sig spiren til en sådan mytedannelse2. 

1 MaQoudi, Prairies d'or (Paris 1861) I 193—94; Ritter, Erdkunde von Asien, 
VIII 3 s. 563—70; Spiegel I 70—74. Petermann, Mittheilungen 1859, 49 ff. 

* Om navnet se Spiegel, Iran. altertumskunde I 70. 



190 DE PERSISKE RAGNAROK-FORESTILLINGER 

At dyret i fjældet opfattes som slange, har gammel hjemmel 
i den indisk-persiske myteverden. I Rig-Veda opfattes alle fjældene 
som beboede af uhyre slanger, eller måske snarere som identiske 
med slanger. Med bjærgenes form — og måske også med slan­
gernes ophold i huler — som udgangspunkt er denne mytedannelse 
simpel nok; det er den videre udvikling, der har vor interesse. 
Den begynder i det ojeblik, da mennesker fårste gang under dr6n 
og jordskælv gribes af den tanke, at nu søger slangen at bryde 
ud. Og den når sin fuldendelse, når det er blevet en gængs spå­
dom, at sådant en gang vil ske. Forestillingen om det bundne 
eller indestængte uhyre er da bleven et ragnarokmotiv. 

Det må altså forudsættes, at Perserne engang har troet på en 
ragnarok-slange, der ikke var identisk med den heroiske verdens 
Dahaka; og en sådan forestilling findes netop i kilderne. Vi har 
den tidligere gengivne skildring af den store gudekamp (s. 178), 
hvorefter de onde ånder bukker under og kun Angramainyu og 
„slangen" eller „Åz* er tilbage, og de begraves i glødende malm­
strømme. Navnet Az (avest. Åzi) kan både betyde „slange" og 
„grådighed"; den sidste opfattelse har sikkert været den rettroende 
persiske, da Åzi ofte nævnes iAvesta som en af de farligste onde 
ånder, men når den her optræder som slange, hvad den ellers 
ikke vides at gdre, tyder det unægtelig på, at betydningen „slange" 
er den oprindelige, og at Mazdalæren her, som så ofte, har lagt 
en ny abstrakt betydning i de gamle folkemyter. I så fald har vi 
sikkert her det ældgamle Demavend-uhyre, der har afstroget sit 
naturmotiv og fået en zarathustrisk abstraktion i stedet. 

Endelig har vi det sidste trin i udviklingen, da Demavendslangen 
bliver opfattet som Azi-Dahaka, det uhyre som Thraetaona har over­
vundet. Her synes et sprogligt forhold at have grebet med ind: da 
man havde glemt, at azi betød „slange", måtte Azi (i Demavend) og 
Azi-Dahaka let kunne opfattes som egennavn for samme væsen. 

Når heltedigtningens slange således er hævet til ragnaroks-
uhyre, kræves der også en tilsvarende modstander, og myten når 
sin fuldendelse, idet Keresaspa vågner af dvale og fælder uhyret. 
Også dette motiv er stedbundet, men til en anden egn af Persien, 
til det. østlige hojland. Pisan- eller Pesyansai-sletten er et højde­
drag syd for Kabul; her oppe, hvor der trods den omgivende 
hede er svalt, er det, at Kerasaspa ligger i dvale, ramt af Tyrkens 
pil, med himlens kongeglans over sig og titusinder af fylgjer til 



i5. KERESASPA OG DEN BUNDNE SLANGE 191 

sin vagt, således som Bundehesh skildrer. Allerede i Avesta-hym-
nerne betegnes Pisan-dalen som hans hjemsted, her ofrer han til 
gudinden Anahita for det lykkelige udfald af sin kamp; i Vendidad 
nævnes Vaekereta (Kabullandet) på samme måde: da Gud skabte 
dette, skabte den onde til gengæld afgudsdyrkelsens fe Knafhaiti, der 
klæbede'selv ved den ypperste helt Keresaspa. Det er kun ganske 
unge kilder, der flytter Keresaspas dvale hen til egnen ved Demavend. 

Keresaspa hører sammen med den kres af persiske heroer, 
der betegnes som „udødelige". Skont teologien vil regne dem med 
til verdens frelsere og fornyere, som skal komme igen for at indlede 
opstandelsen, er de hver for sig lidet zarathustriske og har snarere 
deres udspring i gamle gude- eller herosmyter. Der er f. eks. 
Agraeratha, „oksen" eller „halvmanden", menneske indtil midjen, 
men nedefter okse; han finder sin død for en Tyrks hånd, men 
desuagtet tænkes han overflyttet til den mytiske sø Airanveg (dær 
hvor Persernes Ygdrasil gror), og han gyder stadig viet vand i 
søen, for at ingen skadelige væsner skal udvikle sig ved dens bred. 
Han synes at være en gammel regn- eller vandgud, der er sunken 
ned til herosverdenen. Til de udødeliges kres hører også Fradaksti 
Khumbya, til hvis liv vi kender såre lidi, men som også ligger i 
dvale på Pisan-sletten. Endelig er der den store sagnkonge Hus-
ravah (Kai Ksosru) der med sit følge vandrede op på fjældet og 
overførtes til de udødeliges land1. 

Denne forestilling om de udødelige helte synes at være æld­
gammel; vi genfinder den rundt omkring hos beslægtede folk. 
Hos nogle af dem netop i den form, at helten kommer til hjælp 
en gang i fremtiden, når hans landsmænd trænger mest til ham. 
Hos Grækerne bliver udvalgte helte overflyttede til et salighedsland 
langt i vest, f. eks. Menelaos; og Odysseen giver som grund hans 
nære slægtskab med guderne. Også træffes der helte, som en eller 
anden guddom har „nedsat" i en underjordisk hule; Zeus skjuler 
Amfiaraos for hans forfølgere under jorden nærved Theben, Athene 
nedsætter Erekhtheus på Akropolis osv.; her lever disse helte 
som genstand for en stedlig dyrkelse2. Blandt Kelterne er de 
irske helte Oisin (Ossian), Kondla o. fl. bortførte levende af over­
naturlige væsner til „ungdomslandet" i det fjærne vesten; Briternes 
konge Artur blev dødelig såret i kampen mod sin frænde Mordbed, 

1 Om de udødelige se Bundehesh k. 29 og Windischmann, Zoroastrische 
studien 244-49; jf. West II 78; Soderblom 325 ff. 2 Rohde, Psyche 106—26. 



192 DE PERSISKE RAGNAROK-FORESTILLINGER 

men drog bort til øen Avalon, udødelighedslandet, og derfra skal 
han atter komme tilbage at overtage riget1. Endnu nærmere ved 
persisk ligger den tyske og til dels den slaviske folketro. Om kejser 
Karl, kejser Frederik, Wedekind og Sigfrid tros det, at helten 
sover inde i bjærget og en gang skal komme sine landsmænd til 
hjælp i nøden; lignende tror man i Danmark, men ved en ret sen 
sagndannelse, om Holger Danske. Serbernes yndlingshelt Marko 
Kraljevitsh blev ført bort midt under kampen og skjult i en hule; 
her ligger han i dvale, og hans sabel er stukken ind i stenen, men 
den glider langsomt ud, og når den falder mod gulvet, vågner 
han op og drager ud i verden2. 

Dette bringer ikke blot stadfæstelse for, at den dvalebundne 
og derved udødelige helt er ældgammelt motiv. Men det viser til­
lige, hvorledes håbet om hans genkomst vokser op rundt omkring, 
så ofte en særlig følelse driver folket til at se hen til ham som 
redningsmand. I Britannien var det Englændernes sejre, som fik 
Briterne til at håbe på Arturs genkomst; hos Serberne er det 
Tyrkerkampens helt, Marko kongeson, der skal vende tilbage. 
Perserne omformer motivet således, at helten rejser sig af dvale, 
da hele menneskeheden er ved at ødelægges. Således skabes den 
helstøbte myte, hvor de andre kun har det vagere håb. 

Denne kres af sagn giver os tillige oplysninger om, hvorledes 
forestillingerne om den udødelige helt opstår. I nogle tilfælde er 
der religiøse grunde: en gammel kultus på heltens grav eller hule 
(således i flere af de græske sagn), eller mytelevninger (oksemanden 
ved regnsøen); men det er også på sine steder et poetisk hensyn. 
Hvor heltesagnet ingen dødsmåde kendte for den store helt, eller 
ikke kendte en dødsmåde der tilfredsstillede folkets krav til hans 
storhed og betydning, dær gor fantasien oprør, og nægter at han 
er død. Således ser vi Briternes nationalhelt Artur føres fra 
kampen til Avalon slot; og således er i ganske sen tid samme 
sagn dannet om Serbernes storste helt Marko Kraljevitsh. Keresaspa 
har den samme egenskab; han er, som den ortodokse hymne 
siger, „den stærkeste mand næstefter Zarathustra*, han er sejr­
herre over alle de frygteligste slanger og jætter. Han har den 

1 Galfrid af Monmouth, Historia regum Britanniæ XI 2 (San Martes ud­
gave s. 417—20 med videre henvisninger). *• Grimm, Myth. 2903—13; Dozon, 
Poésies populaires des Serbes 68 ( > Darmesteter, Ormazd 218); Talvj, Gesånge 
der Serben II* 30-31 (jf. Kohler, KL schriften I 411). 



25. KERESASF'A OG DEN BUNDNE SLANGE 193 

heltekraft, på hvis uforgængelighed man uvilkårlig tror, og selv 
om Tyrkens dræbende pil skyldes gammel overlevering, er intet 
sagn om hans død eller om hævn derfor på åndelig hojde med 
ham selv. Dette sagn om hans dvalesovn, stedbundet i hans 
gamle hjemstavn og i fuld harmoni med hans kæmpevæsen, må 
da tilhøre he l tesagnets Keresaspa og ikke være skabt for rag­
naroks skyld. 

Den udviklingsgang, jeg her har fremstillet, er, om man vil, 
en hypotese. Men den er bygget over det i kilderne givne motiv, 
at Keresaspa ikke fra forst af har haft at gore med Dahaka, og 
den opstiller som sagnets to udgangspunkter netop de forestillinger, 
som vi ved sammenlignende myteforskning finder som de ældste: 
uhyret i Demavend og dvalesovnen på Pisansletten. Yderligere 
har vi en geografisk støtte. Når vi opstillede tre udviklingstrin 
1) jordskælvslangen i Demavend, 2) slangen bryder ud til verdens 
undergang, 3) Keresaspa vågner da op og fælder den, — da svarer 
det til den stedlige fordeling af disse motiver. Som udgangspunkt 
har vi fjældet Demavend; opfattelsen af det som dække over et 
uhyre levende væsen skyldes sikkert den animistiske tankegang 
hos omegnens befolkning, og forst efter at være vokset op til rag­
narokmotiv bredes den i videre krese. Det næste trin, at Azi 
(slangen) kommer ved verdens undergang, foreligger i den persiske 
teologi, der nærmest knytter sig til de ret nærliggende sydvestlige 
kulturegne; (man vil tillige lægge mærke til, at idet Azi indgår i 
det teologiske system som repræsentant for det onde, afstryger den 
sit jordiske hjemsted). Endelig ligger det tredje udviklingstrin 
også fjærnest i rum; forestillingen om slangen i Demavend har 
bredt sig i alt videre krese, indtil den i egnene omkring Kabul 
støder sammen med den dvalebundne Keresaspa. 

Det sidste og mærkeligste udviklingstrin tilhører i henseende 
fil sted den østlige del af Persien. Herfor taler ikke blot det sær­
lige forhold til Pisansletten, men også de almindelige omstændig­
heder, at Østpersien er heltedigtningens faste borg, og at det sent 
kom under den fulde indflydelse fra Mazdalæren. Mytens tilblivel-
sestid kan vi nogenlunde datere: ældre end de avestiske prosa­
skrifter, men yngre end de mærkeligste gamle sange, navnlig end 
„Hymnen til kongeglansen"1. 

1 „Yngre" skal selvfølgelig ikke gælde med inatematisk nojagtighed, men 
betyde: så ung, at den endnu ikke er trængt ind i den egenlige Mazdalære. 

Danske Studier. 1913. 13 



1 9 4 DE PERSISKE RAGNAROK-FORESTILLINGER 

Den tidsfølge, vi da får for alle de persiske ragnarokforestillinger, 
er følgende: 1) ældgammel, sikkert for Persernes indvandring i 
Iran, er storvinteren og Yimas vara; 2) gammel folkelig, på Per­
siens egen grund, er ragnarok-slangen i Demavend; 3) på zara-
thustrisk grund opstår den afgorende kamp mellem de gode og de 
onde ånder, der i tidens løb bliver mindre abstrakt og blandt 
andet drager ragnarok-slangen til sig; 4) omtrent samtidig opstår 
i Østpersien den heroiske ragnarokskamp, hvor Keresaspa fælder 
ragnarok-slangen; 5) yngst, og påvirket af den gærende idéblanding 
i tiden efter Aleksander den store, er verdensbranden med den 
styrtende stjærne. 

26. Persiske motiver få vandring. 

Det står endnu tilbage at kaste lys over ragnarok-forestillin­
gerne ved at følge de persiske motivers vandring, vestpå til For­
asien og Evropa og ligeledes nordpå til de tartariske folkeslag. 

Min undersøgelse omfatter ikke hele læren om de sidste ting, 
men kun et enkelt mindre område. Den indskrænker sig til de 
mere plastisk udformede optrin, de der i selve deres handling ud­
trykker katastrofen med bestemt afgorelse i den ene eller den anden 
retning. 

Verdensbranden ved den styrtende stjærne er, som vi véd, en 
af de ejendommeligste dannelser i det persiske ragnarok. Den gen­
findes i en tidligere omtalt jødisk sibylledigtning fra lste-SSdet årh. 
e. Kr., men således at naturforståelsen (den truende komet) er gået 
tabt; netop herved røber sibyllens lære sig som afledt. I denne 
fortælling om stjærnernes indbyrdes kamp (udmalt med alle den 
hellenske stjærnehinimels myteskikkelser: Fosforos, Orion, Løven, 
Skorpionen osv.) har vi en indtorret, for ikke at sige episk kry­
stalliseret, form af den persiske myte; og formodenlig har den en 
tid lang vandret fra mand til mand, siden den således har afstroget 
de religiøse og fysiske træk. Vi får her en oplysning om, hvor 
let sådanne grelle optrin sivede ud i vide krese af de sydøstasia­
tiske folk, — både dem som den jødiske digter havde sin viden 
fra og dem som han henvendte sig til med sit skrift. 

En mere gennemgående lighed med persiske forestillinger træffer 
vi hos de ældste kristne i Lille-Asien, nemlig i selve Johannes' 
Åbenbaring. „Og der blev en krig i himlen: Mikael og hans engle 
tog til at krige med dragen, og dragen krigede og dens engle; og 



26. PERSISKK MOTIVER PÅ VANDRING 195 

de kunde ikke stå sig, ej heller blev der mere fundet rum for dem 
i himlen. Og styrtet blev den store drage, den gamle slange, som 
kaldes djævelen og satan, hele jorderiges forfører, han blev styrtet 
til jorden, og hans engle blev styrtede med ham" (k. 12). Den 
persiske lære om ærkeenglenes kamp med Azi og djævlene svarer 
hertil træk for træk, også med de stedlige omstændigheder: et angreb 
ind i himlen, hvorfra de onde atter uddrives; kun gor vor persiske 
kilde djævlen og slangen Azi til to væsner, dog med ganske samme 
virksomhed. Senere fortæller de persiske skrifter, at Azi kvæles 
af dybets glødende malmstromme; Åbenbaringens gamle drage 
bliver kastet i ildsøen (hvad der forklares som „den anden død"). 
Kort foran denne sidste skildring træffes slangekampen under en 
ny form:. En engel stiger ned fra himlen, griber den gamle slange 
„og bandt ham for 1000 år; og han kastede ham i afgrunden og 
lukkede og forseglede over ham, for at han ikke mere skulde for­
føre folkeslagene, forend de 1000 år var til ende; efter dem må 
han løses en liden tid" (k. 20). Således bliver også slangen Azi-
Dahaka bunden i Demavends dybe hule, men ved enden af Hus-
hedar-mahs årtusende skal den komme løs og forføre menneskene 
til synd. Dette Åbenbaringens tusendårige rige går forud for den 
almindelige opstandelse, og det danner med Kristus som jordisk 
konge en overgang til evighedslivet. Alt dette er ligesom i den 
persiske lære. Også de forudgående naturødelæggelser har mær­
kelige lighedspunkter med persisk. Da den tredje dommedags-
engel blæser i basun, falder der en stor stjærne fra himlen bræn­
dende som en fakkel, og den forgifter vandene; da den femte en­
gel blæste i basun, faldt der atter en stjærne ned fra himlen og 
åbnede afgrundens brond, og der steg r6g op som af en ovn og 
formorkede solen. Her genfinder vi et meget karakteristisk motiv 
fra Persernes teologi, den styrtende stjærne som indledning til ver­
dens ødelæggelse, — det som vi også har truffet i en samtidig 
jødisk sibylle. 

Hvorledes skal vi forklare den gennemgående lighed mellem 
den kristne seer og persiske skrifter? Det synes virkelig, at hele 
For-Asien har været gennemtrængt af de persiske ideer. Ganske 
vist udgor de her berørte motiver kun en lille del af Åbenbaringens 
uhyre væld af syner; men de indeholder dog det meste af Persernes 
undergangslære, således som den fremtræder i Bundehesh og de 
andre teologiske skrifter. Eller rettere, de udgor næsten alle dens 

13* 



196 DE PERSISKE RAGNAROK-FORESTILLINGER 

episke motiver. Det er interessant at se, hvorledes Persertroens 
teologiske og heroiske motiver, som i hjemlandet aldrig blev helt 
forsonede, her er smæltede sammen. Åbenbaringens „gamle slange" 
er både den himmelstormende Azi og den af Thraetaona fængslede 
Dahaka; det teologiske begreb har suget „det bundne uhyre'1 i sig, 
og har dermed fået plastisk form. Fra da af kan det vandre vidt 
om verden og — som „den bundne Satan" — beherske et slort 
område af kristen mytedannelse. 

Også dommedags-kamp en er kommen ind som nyt motiv, 
lånt netop i den persiske-teologiske form; ti for folkehelten Kere-
saspa, der vækkes af dvale og frir sit folk for slangen, var der 
ikke brug i Åbenbaringen. Men efter at være optaget i kristen­
dommen udvikler det sig, mere og mere plastisk, mere og mere 
heroisk. 

Lad mig som eksempel nævne et østrigsk folkesagn, ikke fordi 
det betegner udgangspunktet, men netop fordi det viser endemålet. 
Det fortælles, hvorledes Antikristen kommer frem af jorden som 
lindorm, hærger og ødelægger alt; da en kvinde i skræk kaster 
sig ned og tilbeder ham, omskabes han til menneske, og søger nu 
at tvinge hele menneskeverdenen til frafald fra Gud. Da drager 
Elias med en skare af engle imod ham, Antikristen bliver over­
vunden og styrtet i havet (Ragn. I 259). Her har Elias indtaget 
engelens plads, Antikrist er trådt i stedet for Satan. 

Allerede i Jødernes profettid kendte man spådommen om, at 
Elias skulde komme til jord, og ved sin tale bane vej for Messias. 
Jødiske myter udmaler dette nærmere, men ingen af dem lader 
ham kæmpe nogen enkelt kamp. Den kristne kirke i oldtiden 
troede — støttet på Johannes Åbenbaring 11, 3 — at Elias og 
Enok skulde komme til jorden og prædike mod Antikristen, 
indtil de fandt martyrdøden; og denne tanke tog stadig tydeligere 
form. Man tænkte sig at de måtte dø en gang, forend Herrens 
sejr og opstandelsen kunde komme; „de er hengemte til at finde 
døden, for at de kan udelukke Antikristen med deres blod", siger 
Tertullian. Men hyppigst dvælede tanken ved deres kamp imod 
forføreren. „Ti også udyret Antikrist skal stige op af afgrunden 
for at kæmpe imod Elias, Enok og Johannes, der sendes tilbage 
til jorden for at vidne om den herre Jesus, således som der står 
i Johannes Åbenbaring," siger Ambrosius i sin udlægning af Da­
vids salmer. 



26. PERSISKE MOTIVER PÅ VANDRING 197 

Af disse kryssende motiver, Elias' udgydte blod som tidspunktet 
for dommedags begyndelse, og hans sejrrige kamp mod Antikrist, 
opstod den mærkelige folkemyte om Antikrisls og Elias' fald; vi 
har den i det oldtyske „Muspilli" fra 9de årh. eller ældre, og i 
russiske folkevisetekster, foruden at det genkendes i et kvad fra 
de tyrkiske stammer i Sibirien (§ 27). Antikristen overvindes, men 
Elias falder eller bliver såret; da hans blod drypper på jorden, kom­
mer den derved i brand, og verdens tilintetgørelse finder sted. 
Således er en personlig og tilmed lidende helt trådt i engelens 
sted, og kampen smælter sammen med det vældigste af alle „na­
turmotiverne" '. 

Blandt disse optrin, hvor Elias gores til dommedags-heros, 
har vi hidtil ikke truffet Keresaspa-motivel, at helten ligger i dvale-
sovn indtil verdens ende. Men også dette eksisterer. De bayerske 
bønder (i Øvre Pfaltz) tror vel, at han er ført til paradiset; men 
dær ligger han sovende i en hule eller under et træ, indtil han 
skal stige ned til jorden og forkynde verdens ende; én gang var 
han ved at vågne — i Napoleons dage — men han tog sig kun 
i sit røde hår, vendte sig og sov videre „men når han vender sig 
næste gang, vågner han op, og da er verdens ende kommen"2. 
De slavonske bønder tror, at Elias sover så længe, at han intet 
mærker til, at man fejrer hans årlige festdag, „men når han en 
gang er vågen, da skal hele verden gå til grunde"3. Man kunde 
tro, at dette var et sideskud fra de velkendte tyske sagn om den 
sovende kejser i bjærget; men Eliassagnet kan følges videre til 
østerlandene. Muhammedanerne i det Hellige Land tror, at Enok 
og Elias sover i en hule ved Hebron*. Da dette sagn om dvale-
so vnen i bjærget nødvendig må være stedfæstet, og da vi ikke 
kender andet stedfæste end til Hebron, skal vi gå til de østlige 
lande for at finde dets udspring, nærmest til Muhammedanerne; 
ti de talrige jødiske fortællinger om Elias' genkomst véd intet om 
hans dvalesovn. 

Indenfor muhammedanismen optræder Keresaspa-motivet meget 

1 Om Eliasmyten og Muspilli se Zarucke i Berichte cl. såch. gesellsch. d. 
wissensch. 1866, 213-25: Heinzel i Zs. f. oesterr. gymnasien, 43 (1892) 748. 

J SchGnwerth, Aus der Oberpfaltz, III 335. s Krauss, Siidslavische hexen-
sagen, s. 25 [Mittheilungen der anthropol. gesellschaft in Wien, XIV, 1884]. 

4 Kremer, Kulturgeschichtliche streifziige auf dem gebiete des Islams 
(1873) s. 13. 



198 DE PERSISKE RAGNAROK-FORESTILLINGER 

tidlig. Profetens svigerson Ali havde en son Mohammed Ibn aha-
nafijjah, der efter martyren Hussains død blev „imam" (o: de tro­
endes åndelige og verdslige leder) for alle hans tilhængere, det 
shiitiske parti; han døde år 700; men allerede den nærmeste eftertid 
troede, at han i skjul levede videre: inde i bjærget Ridva sad han 
i dvalesovn, med en løve og panter ved siden af sig som vagt, 
nær ved ham udsprang to kilder, en med vand og en med honning, 
men engang skulde han komme frem og stifte et retfærdighedsrige 
over hele jorden. Som man ser, er han Keresaspa og Hushedar-
mah, den slumrende helt og den fremtidige guldaldershersker, i én 
person. Forklaringen på denne slående lighed med persiske fore­
stillinger er let at finde; ti shiiternes parti bestod forst og frem­
mest af de nylig omvendte Persere. Det er deres nedarvede tros­
forestillinger, som har iført sig den nye læres klædebon. 

Denne forventning om en fuldkommenheds-hersker er den ledende 
tanke indenfor shiiternes sekt; og med den spredes læren over store 
områder af den muhammedanske verden. Atter og atter dukker 
krigerske Messias'er eller „mahdi'er'1 frem, der enten betegner sig 
som udkårne ved deres fødsel til at være Guds profet, eller be­
tegner sig som en fortidshelt der i århundreder har siddet i skjul, 
forend de atter viser sig for at samle de troende til kamp (Kere-
saspa-motivet). Mest beromte er: på korstogtiden „den gamle på 
bjærget", for hvis magt korsfarerne skælvede, og senere den mahdi, 
der i vor tid har lagt de vidtstrakte Nillande under sit herredomme1. 

Den tilsvarende idé dukker også op i kristendommen som det 
såkaldte kejsersagn; men jeg skal ikke her følge dets udvikling. 

Vil vi have et andet eksempel på, hvor lange rødder der er 
rundne fra de persiske myteforestillinger, kan vi tage et domme-
dagsmotiv af en anden kres, end den vi hidtil har behandlet. I 
en dansk folkevise fra middelalderen (DgF256) hedder det: „Svige 
ham Krist over Gjællebro, hinanden agter at svige i tro". Denne 
Gjællebro eller Gjallarbro, hvor dommen holdes, eller rettere, som 
styrter de onde i dybet men lader de uskyldige slippe over, kan 
følges fra land til land og fra vision til vision tilbage til Persernes 
smalle Kinvatbro, hvorover sjælene ved opstandelsen må gå ind 
til det nye liv. At denne forestilling har kunnet vandre så < vidt 
om land, skont den i sig selv er religiøs, ikke episk, har forøvrigt 
sin grund i, at den er båren frem af visionsdigtningerne, sagn om 

1 Kremer, Geschiohte der herschenden ideen des Islams (1868) s. 375 ff. 



&>. PEHSISKE MOTIVER PÅ VANDRING 199 

vandringer gennem den hinsidige verden; de har taget den under 
deres brede episke kappe og ført den med sig over hav og land. 

Så vidt omkring kan religiøse idéer vandre. Deres udbredelse 
synes blot at være betinget af, om myten har fået den rette pla­
stiske form. Dens handling må på én gang være så særpræget, 
at den udskiller sig fra det almindelige sagnstof, og tillige give så 
enkelt og klart et udtryk for idéen, at man ikke behøver noget 
kirkesamfunds lære for at opfatte mytens religiøse indhold. Da 
vil den fremmede lytte til fortællingen som poetisk interessant, og 
han vil boje sig for den deri nedlagte idé, fordi den giver ham et 
klarere blik på tilværelsen. 

Helgenen og den bundne slange, samt beslægtede fore­
stillinger. På Island troede man endnu i 18de årh. at der i landets 
st6rste sø Lagarfljét var en uhyre slange, som af den hellige biskop Gud­
mund var ved trylleord bunden på hoved og hale „indtil den sidste 
verdens dommedag, inden hvilken tiid han skal vorde løs, og ødelægge 
det ganske Fliotsdals herred"1. 

Fortællingen stemmer mærkelig med et almindeligt irsk sagnmotiv. 
„Der er sagn om at der på bunden af mange af de irske søer er en 
frygtelig langhåret slange eller drage, som man sædvanlig kalder piast 
eller béist (lånt fra latinsk bestia) og sommetider nathir o: slange, lænket 
dær af en hojere magt, der sædvanlig henføres til S. Patrik, indtil dom­
medag" ; „sagnet er lige så kraftigt nu til dags som for 1000 år siden, 
og mangfoldige søer har, efter hvad folket fortæller, et frygteligt manket 
uhyre på bunden" 2. Det væsenlige lighedspunkt med den islandske over­
levering er at slangen i søen er bleven lænket ved den hjemlige helgens 
trylleord. Om der også er knyttet rædsel for dyrets udbrud til de irske 
søuhyrer, véd jeg ikke, da de fleste af de skrifter der henvises til ikke 
er mig tilgængelige. 

Det er klart nok at forestillingen om den som egenligt „bundet 
uhyre" må være yngre. Forst må troen på den hellige mand virke at 
han siges at have bundet den, — manet den ned til dommedag, således 
som det hedder i alskens maning. Siden har denne tanke om dommedag 
slået sig sammen med den rædsel der uvilkårlig vækkes ved ethvert 
bundet uhyre. Rent psykologisk set er hvert sådant uhyre ladet med 
ragnarok; men tillige er der en historisk forudsætning: Satan som ventes 
at komme fri af sine bånd til ragnarok, går, gennem „den gamle slange", 
tilbage til Demavend-slangen som sin forudsætning; han virker lettest 
efterligning af sig hvor det gælder at genskabe dette mest typiske rag­
naroks-uhyre. 

I Sverig møder vi en anden måde at udføre den samme tanke på: 

1 Se udførligere Ragn. 1 255. 2 P. W. Joyce, A social history of ancient 
Ireland (1903) II 514 (med henvisn.). 



2 0 0 DE PERSISKE RAGNAROK-FORESTILLINGER 

den uhyre ko. Urkoen er af en troldmand bunden inde i Urberget, en 
oksehud er henlagt ved den, hver juleaften æder den et hår af den; 
„och då alla dessa aro fSrtarda, slipper hon los och forstorar så val 
Ydre som hela vår verld"1. 

Troen på Urkoens store rolle i egnens sagn kendes også af andre, 
til dels ældre opskrifter. Der er ingen tvivl om at denne ko hvis brol 
i bjærget stadig høres, er den mytiske opfattelse af et jorddronsfænomen. 
Andre sagn om dens tilstedekomst ved tidligere lejligheder passer dårlig 
med at den er bunden til verdens ende. 

Motivet med „troldmanden" der binder til verdens ende genfindes i 
nærliggende egne. Troldmanden Kettil Runske har bundet jætten Gilbert 
i en grav på Visingsø i Småland, og en hud er henlagt som han skal 
plukke ren for han kommer løs; den gullandske genganger Taksteinar er 
af en smålandsk troldmand bunden (ved samme list som Gilbert). Mo­
tivet med huden der skal plukkes ren er vidnesbyrd om Urkosagnets 
nære slægtskab med det smålandske sagn. — Men al denne maning af 
uhyrer går vistnok tilbage til middelalderlig kristne forbilleder; nærmere 
bestemt vel til den irske tro på den hellige mands ævne til at binde 
alleslags væsner: ingensteds har den sælsomme forening af kristentro og 
gammel troldmandsmagt været på den måde groet op — og intet under 
da at under sagnmotivets forplantning troldmanden slår igennem og 
helgenen fortoner sig. 

Dette viser os altså de sidste udløbere af den persisk-kristne tro på 
den bundne slange, eller i alt fald liggende indenfor disse forestillingers 
lysskær. Vi ser karakteren af verdens-undergang og af etisk-religiøst op-
gor svundet bort; det folkemytiske og det naturbundne træder i stedet, 
når den kristne tankegang kommer i berøring med en endnu halvhedensk 
myteskabende fantasi. 

27. De tartariske ragnarok-forestillinger. 

Foruden påvirkningen til de vestlige kulturlande er der fra 
Persien udgået en indvirkning på de lande, der ligger længere mod 
nord, de store slettedrag der fylder Mellemasien og Nordasien. 
Men det er vanskeligere at følge denne vandring i sine enkeltheder; 
li vi har ikke som fra kulturlandene talrige skrevne mindesmærker 
fra gamle tider, men er henviste til de heltekvad og sagn, der i 
de sidste halvhundred år er blevne optegnede efter mundtlig over­
levering. Og i de senere århundreder har andre religiøse ideer 
banet sig vej til de samme egne og har udvisket sporene af den 
ældre udvikling2. 

1 Udførligere Ragn. I 255. Jf. vor § 20. 2 Den følgende redegorelse 
støtter sig især på Schiefner, Heldensagen der minuss. Tartaren, og Radloff, 
Proben der volkslitteratur der turk. stamme Siidsibiriens, I—VI, med fortaler af 



27. DE TARTARISKE RAGNAROK-FORESTILLINGER 201 

Den tyrkisk-finske folkestammes ældgamle religion er shahma-
nismen, troen på troldmændenes magt til al sætte sig i forbindelse 
med de overnaturlige væsner. Selve de overnaturlige eller gud­
dommelige væsners nærmere beskaffenhed er derimod lidet fæstnet, 
og de enkelte folkestammer har modtaget stærke påvirkninger fra 
de fremmede folkeslag, de er komne i berøring med. Således har 
de vestlige finske stammer modtaget påvirkninger fra Nordboer og 
Slaver; Sibiriens tyrkiske folkeslag har derimod optaget forestillinger, 
der ved nærmere undersøgelse viser sig at være af persisk, buddhi­
stisk eller kristen oprindelse. 

Jeg kan fremdrage et enkelt eksempel på, hvorledes religiøse 
ideer kan løsrives fra deres rod og omplantes på ny grund. Fra 
Altai-Tartarerne har man et kvad om verdens undergang: 

Tartarisk kvad om verdens ende (fra Altai-bjærgene): „Når verdens 
ende er kommen vil den sorte jord brænde; Kairakan, Gud-fader, vil 
holde sig for ørerne. Da skal landet tilintetgøres, land og sæd tilintet­
gøres. Oprørerens mægtige stemme skal glæde menneskene. Mosehojene 
skal ryste; jærnstigbqjlens bundstykke gennemhulles, nåleojet kløves, folke­
mylderet tilintetgores. Den sorte orm får vinger; til det sorte oje strøm­
mer blod; kilden flyder med blod. Landet droner, bjærgene omvæltes, 
skrænterne styrter, himlen skælver, havet vælter bølger; landet vender 
sig om og overfladen kommer ned. Mosset rives op og bliver til aske. 
Himlen kommer i bevægelse, en sammenføjning åbner sig, havet slår 
bølger og dets bund kommer til syne. 

På havets bund skal ni skilte sorte stene briste på ni steder; når 
de er bristet på ni steder, vil ni jærnombundne skrin komme til syne; 
ni mænd med jærnhes te kommer ud af dem; to af dem er deres 
førere. Hestenes forben bærer sværd, deres hale lanse; de øder træer; 
når de træffer på levende væsner, øder de dem. 

Folket skal ingen fred have, sol og måne ingen glans have, træerne 
rykkes op med rode, fader skilles fra sit barn, urterne tilintetgores og 
deres frø forsvinde af jorden, moderen skilles fra sin elskede, leve uden 
mand. På jorden vil urten kongul gro, ud af urten kommer græshopper, 
træffer de kvæg øder de kvæget; træffer de mennesker øder de menneskene. 

Da skal Shal-Jime kalde: Se hid, Mandy-Shire! til kongiil-urten når 
min hånd ikke, kongul-urtens rod er en gulbrun slange! Men Mandy-
Shire tier. Da skal Shal-Jime kalde: Den store hovding har forladt sit 
folk, den store hingst forladt sit stod, bredden er styrtet, vandet bort-
torret, den kraveprydede pels er bortført, kraven er afrevet, det herskede 
folk er bleven uden lov, verden er uden liv, fuglen har forladt sin rede, 
hjorten sit leje, kvinden forladt sine børn! Men Mai-Tere tier. 

Schiefner og Radloff, jævnført med Radloff, Das schamanentum und sein kultus 
(Aus Sibirien, II 1 ff). Jf. nu Stadling, Shamanismen i norra Asien (1912). 



2 0 2 DE PERSISKE RAGNAROK-FORESTILLINGER 

Eiiiks [djævlens] helte, Karash og Kerei, stiger op af jorden. Ul-
gans helte, Mandy-Shire og Mai-Tere, stiger ned fra himlen for at kæmpe 
imod dem. Af Mai-Teres blod kommer jorden i brand. Sådan 
skal verdens ende være.1" (Radloff, Proben der volkslitteratur der tur-
kischen stamme Siidsibiriens, I 185—88). 

Den der læser denne beretning vil vanskelig tænke sig, af hvor 
forskellige kilder den er groet sammen. Skont intet kristent navn 
eller begreb møder, er dog de vigtigste af handlingstrækkene op­
ståede ved kristen påvirkning. De to helte der strider mod djævle-
kæmperne og hvis blod tænder jorden i brand er lånte fra den 
kristne myte om Enok og Elias, således som den møder i russiske 
folkeviser og i det oldtyske digt Muspilli. Fra buddhistisk kilde er 
derimod deres navne: de to himmelske heroer Maidari og Man-
shushari, som efter verdens undergang skal herske i den ny verden. 
Den hjemsøgende rytterflok og græshoppeflok må stamme fra Jo­
hannes' Åbenbaring (k. 9), men rigtignok med fri behandling af 
alle enkeltheder, eller ombytning imellem dem (de stikkende haler 
er egl. græshoppernes skorpionbrodd, stenene på havdybet svarer 
til bronden i jorden hvoraf græshopperne kommer op). Fra mon-
golsk-buddhistisk kilde er også helvedfyrsten Årlik. Den verdens-
brand, med hvis korte antydning kvadet begynder, må snarest 
være gået gennem buddhismen. Naturens uddøen har vistnok 
samme indiske udspring. Endelig er Shal-Jime, den mere under­
ordnede skaber hvis klage lyder ved naturens undergang, lånt fra 
Persernes gamle skabergud Yima. 

Af mere hjemlig rod synes det at være, når undergangen skil­
dres som en stor omvæltning af jorden; den passer ind i landets 
fjældnatur, uden at den derfor behøver at være gammel. Det er 
muligt at de ni i stenene gemte ryttere røber påvirkning fra en 
hjemlig forestilling, de i bjærget gemte ødelæggende hunde. Men 
det hele drejer sig mere om en hjemliggorelse af det fremmede 
end om virkelig hjemlige motiver.' Betegnende for omdannelsen 
er det, at naturens gradvise uddøen (den indiske grundtanke) helt 
er fortrængt af voldsomme optrin1. 

Også den gamle persiske tro må, inden den i det 7de årh. 
1 Om de buddhistiske forbilleder: Schiefner i Radloff I x; jf. Bergmann, 

Nomadische streifereien unter den Kalratiken, III 46. 66. 68; Pallas, Mongol, 
vdlkerschaften, II, pass. Jf. § 30—31. Om de kristne forbilleder se ovfor s. 196 f; 
de tilsvarende skabelsessagn hos Radloff I 175 minder om den lillerussiske le­
gende i Révue d. tråd. pop. II 402 [se nu Dahnhardt, Natursagen I 3 ff]. 



27. DE TARTARISKE RAGNAROK-FORESTIU.INGER 2 0 3 

bukkede under for muhammedanismen, have øvet sin indvirkning 
på de tyrkiske folkestammer. Det er påpeget af Schiefner, at man 
i de hedenske Tyrkerfolks myteverden finder et antal af skikkelser, 
der er lånte fra persisk. En kvæg- og dødningegud Schal-Jimå 
svarer til Persernes Yima; Ahuramazda genkendes i en øverste 
gud Khunnustu, Kurbustu el. Kyrbystan; ligeledes stammer fælles­
betegnelsen for de i dybet boende trolde, aina'erne, fra avestisk 
aénanh, „den onde" (Radloff I x; II xi). Intet af disse navne er 
dog fælles for alle de tyrkiske stammer; de forekommer hvert især 
hos en eller hos nogle af de små altaiske folkestammer. 

Man kunde ventet, at også den stærkt udviklede persiske lære 
om verdens sidste tid skulde have sat sig spor i tartarisk. Men 
har sådanne indlån været tilstede, er de atter blevne udviskede 
ved de senere kommende stromninger. Eller skulde de i bjærget 
indesluttede gøende hunde, som på tartarisk grund savnede natur­
underlag, måske være en hjemliggorelse af den i Demavend inde­
spærrede ragnarokslange? skulde muligvis endogså Ala Kartagas 
rolle da han griber og indespærrer de løsbrydende hunde i fjældet 
være en efterligning af Thraetaona? Et afgorende svar kan vi ikke 
give. Det sikre er kun, at her er det sted hvor vi har nærmest til 
naturgrundlaget, og at de tartariske folks modtagelighed for religiøse 
forestillinger ligger klart for dagen ved de stærke senere lån. — 

Hojst mærkeligt er det at se hvorledes disse forskellige lag af 
ragnarokforestillinger har aflejret sig indenfor Tartarfolket: 

1) Som mytisk islæt i heltedigtningen har vi den forestilling 
om de i bjærget indespærrede ragnarokshunde (heltekvad fra de 
minussiske Tartarer, se vor § 15). Den virkelige tro på disse fore­
stillinger må ligge længere tilbage i tiden. 

2) Virkelig religiøse kvad om verdens sidste tid hos de endnu 
hedenske Tartarstammer, Altaierne (se ovenfor) og Teleuterne (se 
§ 31); det forste en blanding af buddhistiske og kristne niyteele-
menter, det andet blot opstået af buddhistiske; begge digte af rent 
folkelig art, og de fremmede elementer så sammenvævede og om­
dannede, at kvadene ikke kan henføres til nogen fremmed religion: 
de er et tartarisk hedenskab af yngre art. 

Til samme lag af forestillinger hører vel det stedlige sagn at 
når Guds hestes spor i en hellig sten forsvinder, da skal verden 
forgå1. 

1 Radloff, Volkslit. der tttrk. stamme I 189. Jf. § 31. 



204 VERDENSBRANDEN 

3) Hos de til Islam omvendte tyrkiske folkeslag finder man 
rent muhammedanske forestillinger. Således er der en kirgisisk 
sang: en advarselspræken med skildring af verdens sidste tid og 
Antikristens komme med Madiens og Jesu sejr over ham. Men den 
hører til hvad folket kalder „bogsange", ikke til „folkeordene"1. 
En ligeledes rent muhammedansk prosaberetning indeholder de af 
Ali forkyndte kendetegn på verdens ende: hunden tier men hval­
pene gør, den pragtfulde fugl æder mog, søen går i bølgegang 
i vindstille2, — motiver der er vandrede vidt om land; ti vi gen­
finder dem i en angelsaksisk krønike som varsel om kristendom­
mens komme, og i den nordiske Jomsvfkingasaga som forbud for 
Harald Blåtands liv. 

Men således lejrer sig, og således forekommer indenfor den samme 
folkegruppe på én gang, tre lag af ragnaroktanker: de ældste der 
allerede er satte på aftægt, de fra fremmede lånte (kristne og budd­
histiske) der endnu har et hjemlig-hedensk præg over sig, og de 
rent muhammedanske der forudsætter en omvendelse og bevidst 
tilegnelse af muhammedansk religion. 

Det er oplysende for ragnarokforestillingernes vandreævne at 
se disse forskellige aflejringer. 

V. VERDENSBRANDEN 

28. Den indiske „tids-ild"; de syv sole og slangen Sesha. 

Adskillige steder i literaturen træffes den forestilling, at ver-
densbranden skulde være en ældgammel myte, der fra urtiden af 
var fælles for vor ariske folkeæt; endnu en så ny og så grundig 
forsker som Soderblom opererer med denne ariske urmyte. Til­
syneladende er den ypperlig støttet ved verdensbrandens optræden 
i indisk, persisk, græsk, keltisk og nordisk; men ved nærmere efter­
syn står den på svage fødder, — ligesom så mangen anden af de 
ariske fælles-myter. Grækerne kender kun verdensbranden som 
filosofisk lære, ikke som folketro. Hos Perserne optræder den sent 
og med enkeltheder, der tyder på fremmed indflydelse. Hos In­
derne mangler den i hele den ældste literaturperiode, vedatiden, i 
dette ords mest omfattende betydning. Selv i nordisk er, som vi 
véd (I § 6), dens stilling tvivlsom. Og hvilke forhold skulde den 
ariske folkestamme i sit oprindelige hjem have for oje, som fik 

1 Radloff III 819 ff. > Radloff IV 303 f. 



28. DEN INDISKE „TIUS-ILD" ; DE SYV SOLE 00 SLANGEN SESIIA 2 0 5 

den til særlig at udvikle denne myte om tilintetgørelse fremfor 
andre? Under disse omstændigheder lader vi helst urmyten ligge, 
og stræber at udfinde verdensbrandens historie ud af selve min­
desmærkerne. 

Undersøgelsen må begynde i Indien. Intet sted er mytemo­
tiverne så mange og så særprægede. Intet sted spiller branden, 
som tilintetgørelse, en så afgorende rolle i det sidste verdensdrama. 

I nyere videnskabelige fremstillinger synes det rigtignok, som 
om det forst var buddhismen, der kendte en verdensødelæggelse; men 
når man læser selve kildeskrifterne efter, træffer man den atter og 
atter i brahmaismens tid, og det viser sig at buddhismen med ube­
tydelige afvigelser har optaget dens eskatologi1. Jeg g6r nu rede 
for den brahmanske verdensundergang, idet jeg forst fremstiller 
den efter den ældste og bedste af de teologiske fremstillinger (pu­
rana'erne) og dernæst udfylder dette billede med træk fra den 
episke digtning. 

Udgangspunkt for al indisk opfattelse af verdensløbet og hi­
storien er det, at menneskeheden og den hele t i lværelse 
er i t i lbagegang og langsomt nærmer sig sin opløsning. 
Overalt i indisk møder vi forestillingen om de fire tidsaldre, juga'er; 
den forste er den længste og i enhver henseende den fuldkomneste; 
og den sidste, hvori vi nu lever, kalijuga, er den mest svækkede. 
Mange andre folkeslag har traditioner der udtrykker tilbagegangen; 
enkelte har også inddelingen i fire verdensaldre; men ingensteds 
er denne tanke så tydelig forlænget ud i fremtiden, og endemålet 
sat som opløsning og tilintetgørelse af alt. 

Læren om verdensbranden findes fyldigst og mest sammen­
hængende i et stort dogmatisk skrift, der hedder Vishnu purana , 
6te bog, 3—4de kapitel2. „Ved enden af 1000 perioder på hver 
fire aldre er jordens livskraft næsten opbrugt. Der følger da mis­
vækst, der varer i hundrede år, af mangel på føde svækkes alle 
levende væsner, og til sidst dør de. Da tager den evige Vishnu 
skikkelse af Rudra, ødelæggeren, og stiger ned for at forene alle 
skabninger med sig selv. Han går ind i solens syv s t rå le r , 
udtorrer alle vande og får al væde på jorden til at fordampe, 

1 Wurm, Geschichte der indischen religion (Basel 1874) 161—64; Pallas, 
Die mongolischen volkerstammen (S. Petersb. 1801 4°) II 32 f; Schiefner, Ober 
die verschlechlerungsperioden der menscbheit, Mélanges asiatiques 1 396. 

' Vishnu purana transl. by Wilson, V (1870) s. 190 ff. 



206 VERDENSBRANDEN 

både i jorden og i levende væsner . . . Nærede af den megen væde 
vokser de syv solstråler til syv sole, hvis stråler brænder 
fra alle sider og tænder de tre verdener (himlene og jorden) samt 
underverdenen i brand. De tre verdener opbræftdes af solene, så 
de bliver rynkede og vanskabte over alle deres bjærge, floder og 
søer; jorden ligger uden plantevækst og uden vand, lignende ryg­
skjoldet af en skildpadde." 

„Alle tings ødelægger tager da skikkelse af Rudra, som er 
tids-ilden, og bliver [verdens-]slangen Seshas brændende 
ånde og lægger derved underverdenen i aske. Men når den væl­
dige ild har opbrændt alle dele af underverdenen, da når den jorden 
og tilintetgor også den. En hvirvel af flammer spreder sig over 
luftverdenen og helt op i gudeverdenen; de tre himle ser ud som 
en stegepande midt i luerne, de som hærger alt rørligt og fast. 
Beboerne af de to øvre verdener [guder og salige], hvis hværv 
nu er til ende, bliver af heden fordrevne til den øvre himmel Ma-
harloka; men når også den bliver ophedet, higer dens beboere 
mod en hojere bolig og stiger til Janaloka [åndeverdenen]." 

Jeg bemærker straks, at som myten fremtræder her, er den 
bragt i forbindelse med den brahmanske religions gudsopfattelse: 
den samme evige guddom viser sig under tre skikkelser: som ska­
beren (Brahman), som opholderen (Vishnu) og som ødelæggeren 
(Siva eller Rudra). Men myten om verdensbranden kræver ikke 
denne lære som en nødvendig forudsætning. Både den mange­
doblede sol og verdensslangen Sesha har deres selvstændige virk­
somhed, og de kunde forekomme i hvilkensomhelst mytologi. End­
videre falder det let i ojnene, at de syv sole og verdensslangen er 
dubletter til hinanden; vi kunde godt undvære den ene eller den 
anden af dem, og verdenslivet vilde dog forløbe på samme måde. 
Den brahmanske dogmatiker er sluppen over vanskeligheden ved 
at lade solene brænde jorden og Seshas ånde brænde hele universet 
af; men det ser jo stærkt ud som en nødhjælp. 

De syv sole, der udtorrer jorden og til sidst tænder den i 
brand, er et rent naturmotiv; og det står i den nojeste forbindelse 
med den indiske natur, hvor den glødende sol er den værste fjende, 
regn og kølighed den frelsende magt (Hinduerne tænker sig end­
også de saliges boliger i nord, Helvede i syd). At menneskeheden 
tilintetgores af torke og solbrand, er lige så nærliggende for dem, 
som fimbulvinteren er for nordligere folkeslag. 



28. DEN INDISKE „TIDS-ILD" : DE SYV SOLE OG SLANGEN SESHA 2 0 7 

Efter indisk forestilling suger solen stadig vandene op og med­
deler deraf lys og livskraft til alle guder og jordiske skabninger; men 
af de mere end 1000 „stråler", der udgår fra solen, er syv de vig­
tigste, nemlig de der fører næring til månen, til de fem planeter 
og til stjærnerne1. Rent fysisk må det altså stå som en naturlig 
sag, at når solen opsuger al væde på jorden, må både den selv 
og de af den oplyste og nærede stjærner tiltage så stærkt, at de 
tænder jorden i brand. 

Læren om jordens udtorring med påfølgende solbrand har — 
som jeg nævnte — i allerhojeste grad gunstige betingelser i landets 
egen natur, hvor torken er den værste fjende af alle og undertiden 
medfører tusenders død. Tanken er derimod i forhold til Indernes 
kultur forholdsvis ung; en verdens-undergang berøres aldrig i de 
forskellige skrifter, der tilhører vedaliteraturen; enten har den forst 
udfoldet sig i det klassiske sanskrits tid, eller den har hjemme ikke 
blandt Arierne, men blandt Indiens urbefolkning. Også en anden 
tropisk folkestamme, Indianerne i Peru, havde den forestilling, at 
menneskeheden vil dø bort i torke og hungersnød2. Solbranden 
er et slet og ret naturmotiv, ligesom fimbulvinteren, men efter sit 
væsen bundet til de tropiske egne. 

Rundt omkring i det uhyre epos Mahabhara ta findes der 
yderligere oplysninger om verdensbranden3. Snart hedder det blot, 
at Vishnu selv skal blive til den ild, der opbrænder verden, og 
siden under navn af Narayana sove på slangen Sesha i natligt 
morke, indtil han som Brahma begynder en ny skabelse (III, v. 
15809). Snart omtales ilden derimod som guddommens våben. 
Pandusonnen Arjuna stiger op til himlen og får af Siva lov at 
udbede sig en gave; han beder da om Sivas himmelske kastevåben 
Pasupata „og denne frygtelige rædselsfulde magt, kaldet Brahma-
sivas, hvormed du engang ved jugaens ende vil ødelægge hele 
verden". Siva nojes dog med at give ham våbnet Pasupata, som 
ellers end ikke guderne kender, og advarer ham imod at udslynge 
det efter en ringe mand, „ti da vil hele verden gå til grunde"; 
„det kan udslynges med bue, tanke, oje eller ord" (III v. 1641-

' Wilson, "Vishnu purana, II 297—98 nole jf. 300; denne lære skal allerede 
findes i Vedaerne. 2 Soderblom, La vie future 202; jf. ndfor § 35. s Jeg 
har nyttet den i Fauches franske oversættelse; stadig jævnført med et fyldigt 
skrevet udtog, som afdøde prof. SOren SOrensen i sin tid har stillet til min rå­
dighed. 



208 VERDENSBRANDEN 

53). En helt anden tanke er den, at en af Pandusonnerne på sin 
rejse igennem alskens fantasilande træffer på det fjæld, hvor den 
ild har sit sæde, som engang skal ødelægge hele verden. Ved en 
anden lejlighed omtales derimod et æ g nede i underverdenens vande, 
„det bevæger sig ikke og brister ikke, jeg har aldrig hørt tale om 
dets fødsel eller natur, hvem dets fader eller moder er; det siges, 
at når verdens ende kommer, bryder en mægtig ild frem af det, 
og udbreder sig og fortærer de tre verdener med hele deres be­
vægelige og ubevægelige indhold" (V k. 99 [98]). 

Denne mangfoldighed af indbyrdes modsigende motiver er dog 
ikke så stor, som det synes. Om den uendelige guddom selv er 
ilden, eller om ilden er et tryllevåben i hans hånd, vil for indisk 
opfattelse sige omtrent det samme; blot har den sidste tanke en 
mere plastisk og populær form, der gor den tilgængelig for almen­
heden. I brahmanens mund vil de blot sige det samme som at 
Siva bliver til de syv sole eller at han bliver til Seshas åndepust. 
Lidt anderledes er det med forsøgene på at henlægge branden til 
et eget sted (i lighed med Nordboernes Muspelheim i Snorres Edda) 
på de fjærneste fantastiske bjærgtinder eller som æg i den dybeste 
underverden. Her er den i hojere grad populariseret, gjort uaf­
hængig af den abstrakte guddom; men disse forestillingers sjæl­
denhed og deres indbyrdes modstrid vidner om at det er ganske 
spæde sagndannelser. 

Men hvor gammel er selve den forestilling, at det er den 
hojeste guddom, der ødelægger verden? Her må man mærke sig, 
at Siva-skikkelsen, guddommen som ødelægger, er ukendt i veda­
tiden, og forst skabt under den indiske kulturs fuldendelse, sikkert 
under indflydelse fra landets morke urbefolkning; endnu er det jo 
fortrinsvis Dekans befolkning, der er Siva-dyrkere. Denne guddom, 
der tilintetgor, endogså hele verden, er en ikke-arisk indsats i 
Hinduernes religion, selv om den rå urbefolkning næppe har frem­
bragt den færdige teori om en sådan verdensødelægger. 

Vanskeligere er det at komme til klarhed over slangen Sesha. 
Er den den oprindelige verdensødelægger, eller er den blot et ud­
tryk for Sivas tilintetgørelse? Det forste synes dog rimeligst. Dens 
udspring er jo slet og ret animistisk; den er det væsen i dybet 
der bærer jorden oppe på sine tusende hoveder og som formodenlig 
fremkalder jordskælv, og fra en jordskælvsslange er vejen altid kort 
til en verdensødelægger (§ 20 og 25). På den anden side er det 



28. DEN INDISKE „TIDS-ILD"; DE SYV SOLE OG SLANGEN SESHA 2 0 9 

dog mærkeligt, at jordskælvsslangen ender med at tænde verden i 
brand; vi havde undret os mindre, om den knuste verden når den 
flyttede sig. Men her kan jo være sammenblanding af to forestil­
linger: et slange-(jordskælvs-)motiv og et verdensbrand-motiv. 

Det samme motiv, at slangen med sin udspyning tænder ver­
den i brand, kender vi fra det tyrolsk-øst rigske sagn om lindormen 
der brød ud af jorden; men det træffes ikke i andre beslægtede 
former, der er omtalte i § 20, og det synes at være en tillæmpelse 
dels til almindelige drageforestillinger, dels til den kristne lære om 
en verdensbrand. Også er der en stærkt detaljeret baskisk tradition 
om uhyret Heren, der engang skal vågne og spy ild over jorden'. 
Motivet synes at være karakteristisk for unge, stærkt b landede 
overleveringer. 

På indisk grund er den Udåndende Sesha forklarlig nok, hvis 
en allerede eksisterende tro på en verdensbrand (oprindelig et na­
turmotiv: torke og solild) er bleven overført til den verdensbærende 
slange, fordi man i indisk religion havde forkærligheden for at op­
fatte det samme væsen som opholdende (her verdensbærende) og 
ødelæggende. En sådan verdensslange kan være skabt af brah-
minske forudsætninger; men den kan også være ældre, tilhøre ur­
befolkningen, der i fremragende grad har dyrket de store og farlige 
slanger som hellige. Dens animistiske og plastiske karakter turde 
snarest tyde på, at den ikke er et blot foster af brahmanernes 
tænkning. 

Et slægtskab er der vistnok mellem den brahminske verdens-
undergang og den tro der møder hos en ret vild stamme i Cam-
bodia i Bagindien. Man betragter som sine hovdinger et par afsides 
boende præstelige konger „Ildkongen" og „Vandkongen". De 
tages altid af en bestemt slægt, ti den sidder inde med tre hojsl 
virkningsfulde talismaner: frugten af en slyngplante der kaldes cui 
som skal være opsamlet efter sidste verdensdrukning i fjærn fortid 
og dog endnu er gron, en rotanggren der stadig bærer blomster, og 
et sværd med værneånd i. Med de to forste kan Vandkongen frem­
kalde en flod til at drukne hele verden med, og om Ildkongen drager 
sværdet blot et par tommer af skeden vil solen skjules, dyr og men­
nesker falde i s6vn; drager han det helt, vil verden gå til grunde. For 

1 P. L. Maller, Franske folkesagn (1871) nr. 31. (Hans kilde er formodenlig 
Garay, Legendes des Pyrenées, der ikke har været mig tilgængelig). 

Danske Studier. 1913. 14 



210 VERDENSBRANDEN 

at skaffe regn ofres der til dette sværd okser, svin og fugle (Frazer, 
The golden bough I2 165). Man mærker ligheden med det indiske 
ragnarok, blot at her ingen verdensundergang loves, men den kun 
stilles s'om mulighed; men da de fortidige verdensdrukninger er 
Cambodiafolkene' velkendte, er skellet endda ikke så stort. Under­
gangens enkelte træk minder om de indiske: undergang i vand og 
i ild, guddommen som den der fremkalder ødelæggelse, og midlet 
dertil er guddommens våben; Ildkongens sværd svarer til Vishnus 
våben. Det er muligt vi heri møder udløbere fra brahmanismen; 
men det kan også være, at vi her har det ikke-ariske grundlag 
for brahmanernes filosofiske udvikling. Man må sikkert give Frazer 
ret i, at den hele dyrkelse af Ild- og Vandkongen er lævn fra æld­
gamle tider. 

29. Verdensmanden på vandring. 

i Det er iøjnefaldende, at næsten alle de religioner, der kender 
en verdensbrand, har deres hjemsted i egne, der ligger tæt ved 
hinanden: den brahminske, den buddhistiske, den persiske, den 
jødiske, den kristne, desuden stoikernes lære, og vi kan endnu 
tilfoje den manikæiske og den muhammedanske. Enten må alle 
disse egne frembyde naturforhold, der så at sige nødvendig skaber 
denne lære; eller også må der foreligge påvirkning fra det ene 
folk til det andet. 

Jøderne har tidlig kimen til en verdensbrand; den Gud, der 
ødelagde Sodoma og Gomorrha, skal også i fremtiden lade ild 
regne over de folkeslag, der trodser hans vilje. Men denne spire 
kommer aldrig rigtig til udfoldelse. 5te Mosebog forkynder vel i 
stærke ord ødelæggelsen af Israels land: „Ti ild er optændt i min 
vrede, og den brænder til Helvedes dyb, og den fortærer landet 
og dets grøde, og stikker ild på bjærgenes grundvold"; men fort­
sættelsen af denne Moses' afskedstale viser, at der samtidig er 
andre ødelæggelser såsom sygdom og krig; og Jeremias (der var 
en yngre samtidig af 5te Mosebogs forfatter.) udtyder sætningen 
billedlig om Herrens vrede. Overhoved hæmmer interessen for det 
enkelte folk, Israel, udviklingen af en verdensødelæggelse. Når 
Esaias spår imod Babel eller Edom, flimrer det med ragnarokagtige 
træk, undertiden også landets ødelæggelse ved ild; men spådommen 
løber dog ud i, at Mederne skal indtage Babel. Til sidst frem­
kommer et jødisk ragnarok, dog ikke grundet på natur-



29. VERDENSBRANDEN PÅ VANDRING 211 

motiv, men alene på gudsbegrebet. „Du grundfæstede for­
dum jorden, og himlene er dine hænders gerning; de skal forgå, 
men du består; de skal ældes som et klædebon; du skal omskifte 
dem som en klædning, og de omskiftes; men du er den samme 
og dine år får ingen ende", hedder det i en af salmerne. Denne 
tanke optages næsten ordret i de yngste profetier, og endelig træder 
den i den sidste af Esaiasprofetierne i forbindelse med håbet om 
fuldkommenhed: „Ti jeg skaber nye himle og en ny jord; glæder 
og flyder eder indtil evig tid ved det som jeg skaber". Denne nye 
verdensalder træder tydelig frem i en hel række apokryfe skrifter 
fra de sidste århundreder for Kristi fødsel og det forste århundrede 
derefter; men blandt alle deres enkeltheder møder vi aldrig ver-
densbranden. Derimod finder vi den i tiden nær efter Jerusalems 
ødelæggelse i to sibyllinske digtninger, forfattede blandt de adspredte 
Jøder ude i Romerriget. Men disse værker tilhører en tid, hvor 
forestillingen om en verdensbrand allerede var nået ud i videre 
krese, dels fra græsk filosofi, dels fra den persiske religion. Fra 
den jødiske religions standpunkt må man regne denne lære for 
tilført udefra1. 

Selv i den ældste kris tendom træder verdensbranden ikke 
så stærkt frem som senere hen. Jesu taler og Pauli breve slutter 
sig nærmere til de gamle profetier. Kun Peters sidste brev for­
kynder, at himlene og jorden gemmes ved Guds bud til ild på 
dommens dag. En bestemt persisk indflydelse gor sig gældende i 
Johannes' Åbenbaring, ligesom i den ene af de jødiske sibyller (de 
styrtende stjærner, der tænder jorden i brand). — 

Den forste Græker, der vides at have forkyndt verdensbran­
den, er filosofen Herakleitos; han levede i Efesos o. 500 f. Kr. 
»Ilden vil komme over alt for at domme og gribe det", skriver 
han; og han skildrer, hvorledes jorden atter skal forsvinde i ver­
denshavet, hvoraf den engang er trådt frem, og derefter skal det. 
hele opbrændes. Tiden fra verdens frembringelse og til dens til­
intetgørelse udgor et „verdensår" af 18000 almindelige solår. Det 

1 5.Mos.32, 22; Jer. 15, 14. 17, 4; Es. 13 jf.34; Salme 102, 27; Es.51, 6; 
Es. 65, 17. 66, 22 jf. Es. 34—35 (særlig 34, 4) hvor ligeledes tilintetgørelse og 
fornyelse nærmer sig hinanden. Stave, Einfluss der parsismus 202—204; hans 
mening, at verdensfornyelsen skyldes påvirkning fra persisk, synes mig dog 
tvivlsom, når man ser, hvor jævnt tanken vokser frem på jødisk grund. Ora-
cula Sibyllina, 4de bog; Kautseh, Apokr. Il 205 jf. 183; om Sibyll. 5te bog se 
ovfor s. 182. 

14* 



212 VERDENSBRANDEN 

synes, som om Herakleitos er kommen til denne teori ad rent fi­
losofisk vej. Allerede hans forgængere blandt de joniske filosofer, 
Anaksimandos i Milet, og vistnok også Anaksimenes, forkyndte en 
opløsning af den synlige verden i de til grund liggende stoffer: 
læren om „verdensår" hører vistnok hjemme i Pythagoræernes 
lære. Idet Herakleitos satte tilværelsens udspring i bevægelsen, 
omdannelsen, ilden, måtte han naturlig føres til også at betone 
den synlige verdens forgængelighed og lade den opsluges af grund­
elementet1. 

Selvfølgelig er det også muligt, at han kan have kendt en be­
stemtere formet verdensbrand. En sådan eksisterede jo på den tid 
i Indien, og Perservælden havde da ført de skilte folk nærmere til 
hinanden, ført Lilleasiens Grækere sammen med Indusflodens brah-
miner. Også Inderne lærte jo en verdensbrand og en verdens-
drukning, om end i omvendt orden af den hos Herakleitos. Sam­
menhængen med indisk er da tvivlsom, og en påvirkning udefra 
er ikke nødvendig for at forklare fremkomsten af hans teori. Den 
bestemte angivelse af verdensløbets tidsmål minder om persisk og 
indisk. Selv om en sammenhæng med østerlandske forestillinger 
ikke er nødvendig for at forklare fremkomsten af Herakleitos' teori, 
er det dog en mærkelig kendsgerning at denne lære fremkommer 
netop til den tid og sted, hvor Grækernes berøring med østerlandsk 
kultur er stærkest. Denne samtidighed og samstedlighed i ragna-
roksforestillinger har vi mødt mange gange for og skal fremdeles 
møde den ofte i det følgende. 

Herakleitos' fysiske system blev optaget af den stoiske fi­
losofi, der grundlagdes o. 300 f. Kr. af Zenon fra Kition på Ky-
pern. Læren om verdens undergang har — i alt fald hos de se­
nere stoikere — den form, at verden undertiden skal forgå ved 
vand og undertiden ved ild. 

Den forste af stoikerne, der blandede et naturmotiv ind, var 
Zenons lærling Kleanthes. Det hedder om ham, at han støttede 
teorien om en verdensbrand ved at lære, „at solen gor månen og 
de andre stjærner lig med sig selv og optager dem i sig" (Zeller3 

III 140). Denne tanke svarer noje til den indiske lære om de syv 
solstråler eller planetlys, der af solen øges til syv nye sole og 
sammen med den selv tænder jorden i brand. Og da Kleanthes 
levede i det 3dje årh. f. Kr., i den store blandingstid for østens og 

1 Zeller, Gesehichte der griech. philosophie 8I 687—702 jf. 231. 442. 



29. VF.HDENSBRANDEN PÅ VANDRING 213 

vestens ideer, som begynder med Aleksanders tog, er der intet i 
vejen for at han kan have modtaget ideer, der fra forst af var 
indiske og givet dem en lidt mere filosofisk form. Man er jo ret 
tilbojelig nu til at anerkende østerlandske elementer i stoikernes 
lære. Men vi kan komme bestemtere ind på sporsmålet. 

Ingen af denne tidsalders mænd er vel et bedre udtryk for 
denne blanding af hellensk og østerlandsk kultur end Babylonieren 
Berosus. Han var præst ved Bels helligdom i sin fædreneby, 
læste de gamle kileskrifter og forfattede efter dem en Babylons-
historie på græsk; han kendte den græske og den kaldæiske stjærne-
kyndighed og holdt astronomiske forelæsninger på Kos og i Athen, 
som Athenæerne skal have hædret ved at rejse ham en gylden 
billedstøtte. En af hans lærdomme — bevaret i Seneca's Quæ-
stiones naturales — var den, at verdensbranden vilde indtræde, 
når alle stjærner stod i Krebsens tegn, og verdensfloden, når de 
alle stod i Stenbukkens. Her finder vi altså stoikernes, på Herak-
leitos byggede veksling mellem verdensbrand og verdensdrukning. 
Vi finder endvidere en lære, der minder om Kleanthes', at solen 
sammen med de andre planeter tænder jorden i brand. Endelig 
er det en naturlig tanke, at denne solbrand henlægges til den he­
deste sommertid omkring solhværv. Men mærkeligt er det alligevel, 
at vi finder en næsten tilsvarende astronomisk datering af verdens 
undergang i det gamle indiske digt Mahabharata: verdensfornyelsen 
indtræder, når solen, månen og Jupiter står sammen i Krebsens 
stjærnebillede. Ligheden er så overraskende; det at datere verdens 
undergang er så sjældent, — at forholdet næppe lader sig opfatte 
anderledes end at Kleanthes' og Berosus' lærdomme har deres 
forudsætning i den gamle indiske tro på de syv sole, pænt tilberedt 
i astronomisk og filosofisk henseende. Af de to står Berosus, der 
skrev o. 279 og boede i Babylon, nærmest ved den indiske tradition, 
medens hans yngre samtidige Kleanthes har omsat den i mere 
filosofisk form. 

Gennem stoikerne vandt den ny lære udbredelse. Herakleitos' 
gamle sætning om verdensødelæggelser snart ved ild, snart ved 
vand, var hovedmotivet. Man afhandlede, om det var ved vand­
flod, ved skylregn eller ved kildebrud, at en sådan tilintetgørelse 
foregik; og Seneca, der skriver med hele denne literatur forud for 
sig, mener at alle tre måder formodenlig virker samtidig. Han 
udvikler disse tanker ikke blot i populærvidenskabelige skrifter, 



214 VERDENSBRANDEN 

men finder også i opbyggelige arbejder lejlighed til en udmaling af 
den tid hvor alt forsvinder i verdensbranden og alle sorger dermed 
får fred. 

Ad alskens veje søgte disse tanker nu ud i de brede lag. Athe-
naios (en aleksandrinsk grammatiker o. 200 e. Kr.) kender en jonisk 
dans „verdensbranden"1. — Under den store fest i Rom under An-
toninus Pius (o. 150 e. Kr.) var der en mand, som fra et figentræ 
på Marsmarken forkyndte folket, at der skulde regne ild fra himlen 
og at det da var verdens ende; til tegn på sandheden af hans 
spådom skulde han selv forvandles til en stork, når han styrtede 
sig ned fra træet; men det viste sig, at han havde en stork skjull 
under kappen, og at han tilhørte en forbryderbande der vilde fiske 
i rørte vande2. 

Indenfor lærde krese synes det derimod den astronomiske da­
tering af verdens undergang at have forplantet sig. En udtalelse 
fra middelalderen peger i alt fald mærkelig i den retning. 

I 1184 blev en stor del af den kristne verden sat i stærk be­
vægelse ved et brev, der blev sendt både til pave Clemens III og 
til andre fremragende personer. Som afsendere opgav sig astro­
logerne i Toledo og særlig magister Johannes Davidis Hispa-
lensis. Det bebudede at i 1186 skulde verden ødelægges af storm, 
torke, hungersnød, pest og jordskælv; rådede derfor menneskene til „ 
at forlade deres faste boliger og at søge ly i bjærge og huler, og 
at unddrage sig fra storme og sandflugt, der vilde hjemsøge kyst­
egnene, særlig Østens stæder. Luften vilde da blive formorket og 
forgiftet af en frygtelig blæst, og midt i den vilde høres en røst 
eller lyd der vilde lamme modet i alle. Alle byer ved stranden 
vilde dækkes af sand og jord. Alt dette vilde ske som følge 
af planeternes konjunktion i vægtens tegn og i s lutnin­
gen af s langens og vilde ske i september måned. Solen 
vilde også komme i samme konjunktion. Denne ejendom­
melige tildragelse kan kun ske efter Guds vilje, som et vidunderligt 
tegn på den forvandling alle timelige ting skal undergå. Forvars­
lerne vil være en total solformørkelse lige for planetkonjunktionen, 
og ligeledes en total måneformørkelse. Solen vil under formørkelsen 
vise' sig rød og misdannet, hvad der varsler blodsudgydelse ved en 

1 xoofiov ixnvgcoois (Athenaios, Deipnosophistai 5, 283). * Jul. Capito-
linus, Antoninus, k. 13 (Ser. hist. Aug., I, 1864, s. 54). 



30. DEN KELTISKE VERDENSBRAND 215 

flod i Østen og ligeså ved en i Vesten. Tvivl og uvished vil gribe 
Jøder og muhammedanere, indtil de opgiver deres synagoger og 
mahommedanerier; deres sekt skal efter Guds vilje udslettes. Der­
for: forlad landet så snart I ser solens formørkelse! 

Hvad brevet varslede om stjærnernes konjunktion indtraf vir­
kelig i 1186, således som nyere astronomers undersøgelser har påvist. 
Året bragte storme og kampe, der i krønikerne betragtedes som 
opfyldeiser af nogle af spådommene; men den store verdens-
afslutning udeblev. 

Men brevet fornyedes og omarbejdedes ved passende lejligheder 
hele middelalderen igennem: 1229, 1322—29, (1345), 1395, 1480; 
mere og mere fik de halvfolkelige spådomme om Antikrist o. desl. 
plads deri. 

Brevets efterhistorie ligger klar nok, i kraft af nyere forskninger 
over det omfattende stof1. Derimod er Toledo-brevets tilblivelse 
ikke opklaret ud over det almindelige, at planetkonstellationer i 
det hele varslede voldsomme begivenheder i naturen og menneske­
livet. Gådens løsning ligger i den østerlandske (særlig indiske) 
lære om verdens tilintetgørelse ved solens og alle planeters kon­
junktion i vægtens stjærnebillede. 

Det ligger nær at tænke sig, at denne lære om planeternes 
konjunktion er gået gennem de stjærnekyndige Arabere. Imidlertid 
er jeg hos disse ikke truffet på noget helt tilsvarende, men vel på 
en af stjærners forening fremkaldt verdensbrand: „Nogle siger at 
når ,Hjærtet' [i Skorpionens stjærnebillede] når 15de grad i Løven, 
vil der blive en stor oversvømmelse med ild, der ødelægger hele 
verden og ikke sparer noget levende væsen i hav eller på land. 
Derefter vil Gud genopvække de skabninger som han finder for 
godt"2. 

Således kan linjen fra den indiske verdensbrand følges ned i 
de middelalderlige dommedagsspadomme, om end ikke så skarpt 
som i nogle af oldtidens græske former. 

30. Den keltiske verdensbrand. 

Den ældste beretning om et vestkeltisk ragnarok er S t rabons 
udtalelse: druiderne forkynder „ligesom andre" en verdensundergang 

1 Gaster, The letter of Toledo (Folklore 1902, 115—34) < Grauert, Meister 
Johannes von Toledo (Munchen 1901). 2 Arabisk-ægyptisk i 10de årh. (L'Åbrégé 
des Merveilles, par Garra de Vaux, Paris 1898, s. 15). 



216 VEnDENSBRANDEN 

i ild og vand. Strabon finder det derfor unødvendigt at gore 
nærmere rede for denne lære; han måtte jo deri se en gentagelse 
af Herakleitos' og stoikernes. 

For os har sporsmålet en meget storre interesse: havde Gallerne 
en verdensundergang af hjemlig rod ? eller havde deres præstestand 
tilegnet sig en sådan lære fra de græske filosofer? 

Det er naturligvis svært at besvare sporsmålet med så lille et 
materiale som det foreliggende. Men så vidt vi kan skonne, er 
der mest sandsynlighed for et lån fra Grækerne. Dær er foreningen 
af ild og vand forklarlig nok. I en hjemlig mytedannelse vilde 
undergangen i hav ligge nær, men verdensbranden vilde savne 
naturforudsætninger; og det kan, efter alt hvad vi har iagttaget, 
ikke nytte at henskyde sig under branden som arvegods fra en 
fælles-arisk tid. 

De ydre forudsætninger for et lån fra Grækerne var i hoj grad 
til stede. På gallisk grund lå den mægtige handelsstad Massilia, 
bygget af græske Joniere fra Lilleasiens kyst, lige ved den tid da 
filosofien begyndte at udfolde sig i deres hjemstavn. Græsk kunst 
kom i den følgende tid til at øve sin indflydelse på keltiske gude­
forestillinger; græsk skrift optoges, osv. Alt hvad Strabon meddeler 
om den keltiske ragnarokslære, stemmer med græsk filosofi, og 
dette kan da naturlig nok være dens udspring. 

At føre et udtrykkeligt bevis for at verdensbranden var ukendt 
for den græske påvirkning indtrådte er vanskeligt. Men der må 
dog henvises til at de østligere kelter i 4de årh. f. Kr. kendte en 
ganske anden undergang, himlens nedstyrtning (§ 32). — 

Mon det skulde være muligt at få fyldigere oplysning om den 
oldkeltiske verdensundergang ved at granske den senere literatur? 
Jeg skal gore et forsøg derpå ved at fremdrage en ejendommelig 
gruppe af irske traditioner. 

Et gammelt irsk skrift bærer navn af „Samtalen mellem 
de to lærde" (Agallamh in da suad); det er forfattet senest i 9de 
årh., og de spådomme, jeg snart skal omtale, strækker sig et stykke 
ind i vikingetiden. Denne digtning er henlagt til Irlands fjærne 
oldtid; den unge skjald Neidhe kommer til kongens gård og sætter 
sig på kongeskjaldens plads; da den ældre kommer og vil hævde 
sin plads, opstår der en kappestrid imellem dem i digtekunst og i 
al mulig menneskelig viden, og deriblandt også i spådomme om 
fremtiden: der vil komme kvægdød, mestrene i alskens kunster vil 



30. DEN KELTISKE VERDENSBRAND 217 

kun være goglere, hedningerne vil hærge Irland, og konger synke 
ned til vandrere, ædlinge vil nedtrykkes og vanbyrdige hæves op, 
kirkerne blive verdslige herrers ejendom, børnene vil ikke mere 
forsorge deres forældre i alderdommen; der vil komme folkedød, 
lyn og torden, uorden i årstiderne, manddrab i tre dage og nætter, 
og da vil ildhjemsøgelsen komme påS.Hansdag, som lægger 
to tredjedele af verdens befolkning øde (den sidste tredjedel af ilden 
falder nemlig ikke på menneskene men på havets dyr og skovens 
træer); så vil fremmede komme på et uhyre skib „det roende 
hjul", men det vil strande på klippen Gnåmhchoill, alle fjenderne 
vil blive dræbte; men de fremmede vil siden lægge alle Erins gamle 
kongesæder øde, og derefter vil havet oversvømme Erin — 
syv år for dommedag1. 

Man vil vanskelig kunne hævde denne lære som opstået ud 
fra blot kristne forudsætninger. Vi finder en ild-ødelæggelse og 
en vandødelæggelse, ligesom i druidernes lære; vandødelæggelsen 
er — for Irerne — den afgorende, deri skiller denne tro sig bestemt 
fra kristen lære. I den kristne forfatters fremstilling møder denne 
undergang som sat på aftægt (syv år for den egenlige dommedag); 
således blev også Fimbulvinteren sat på aftægt i 'Snorres mytolo­
giske system. I øvrigt er det at Irland går til grunde ved vand 
(o: ved det fra hedensk tro arvede element) et noje sidestykke til 
fotketroen fra Sønderjylland, at „vort land" skal forgå ved vand, 
— så kan de andre lande gærne rette sig efter den bibelske spå­
dom om undergang ved ild2. 

Mest afgorende viser dog undergangen på S. Hans dag, at 
vi er udenfor den kristne synskres: undergangen ved ild i den 
hedeste tid er det træk vi har kunnet følge fra Indien og ud over 
landene. Det er næppe udelukt at den fra græsk filosofi kan 
være nået ind i selve druidelæren. I modsat fald er den — ad 
understrømme som vi nu ikke kan følge — trængt ind til de halvt 
lærde halvt folkelige irske sagamænd, og har så meget lettere 
vundet indgang fordi den var rodbeslægtet med den tidligere kel­
tiske overlevering. 

Det har interesse at følge denne forestilling om Irlands kommende 
ødelæggelse ved S. Hans-il den ned i den lidt yngre literatur, — dels 
fordi den giver vidnesbyrd om den gamle overleverings styrke, dels fordi 

1 O'Curry, Lectures of the Ms. materials of ancient irish history, • 383—85 
jf. 403. ' Rag. I 177. 



218 VERDENSBRANDEN 

vi lærer hvorledes det ældre ragnarok-præg svækkes og mere og mere 
opsluges af historiske og religiøse motiver. Vi ser derved, at det ikke 
er en kristen eller historisk digtning, der tager mytisk farve, men en 
mytisk der historiseres. 

I „De fire mesteres årbøger", en af de ypperste og med begiven­
hederne samtidige kilder til ældre irsk historie, læser man under år 1096 
følgende: „A. D. 1096. S.Johannes fest faldt på en fredag i det 
år; Erins mænd blev grebne af stor rædsel, og den beslutning blev tagen 
af den irske præstestand med S. Patriks efterfølger i spidsen, for at 
frelse dem fra den manddød, som fra fjærne t ider var bleven 
forudsagt dem, at påbyde alle en tre dages fuldstændig faste en gang 
om måneden fra onsdag til sondag og en faste hver dag indtil årets ende 
undtagen son- og hojtidsdage og de store festdage; og de gav også al­
misser og mange ofre til Gud; og mange landbesiddelser blev skænkede 
til kirkerne og præsterne af konger og hovdinger; og således blev 
Erins mænd frelste fra den hævnende ild." 

Denne oplevelse i 1096 blev afgorende for de gamle spådommes 
stilling i den nærmeste eftertid, man opfattede dem nu, som om de var 
blevne opfyldte, eller man blandede i alt fald historiske træk i de my­
tiske forestillinger. Kort efter 1101 blev der digtet en profeti, der er 
lagt i munden på en irsk nationalhelgen, den hellige Kolumkille. Den 
ender med spådommene om, at Flann den grådige skal være Irlands 
sidste konge, at „det roende hjul" skal komme med sine 1000 gange 
1000 krigere, men strande ved Cnamhchoill, og alle krigerne nedhugges 
[formodenlig en hentydning til slaget ved Sollyhead-skoven 941], en ny 
flåde af 1000 skibe skal komme og hærge, men i et stort slag ved 
kongesædet Tara [978] skal de fremmede nedhugges, og kun et eneste 
skib skal slippe bort; dog skal 27 slægter af de fremmede blive tilbage 
og blande sig med de indfødte, men de skal alle ødelægges ved en S. 
Johannes dag en fredag, da skal tre fjærdedele af menneskene ødelægges 
lige indtil Middelhavet [jf. spådommene i 1096, og den pest der i 1095 
hærjede Irland og særlig den nordiske nybygd i Dublin]1. 

I et spådomsdigt, der tillægges S. Moling, men som er forfattet kort 
efter 1137, findes disse historiske tilknytninger næsten helt afstrogne; 
ødelæggelsen af de tre fjærdedele af menneskene, indtil Middelhavet, 
findes, men opfattes ikke mere som en brand, snarere som en pest, der 
skal nå Irland fra sydvest. Af ødelæggelses-motiver ved verdens slutning 
kender det ialt tre: „det roende hjul", ødelæggelsen fra sydøst [altså den 
der ellers knyttes til S. Johannes dag] og endnu en ødelæggelse, „kosten 
fra Fanait", der fejer menneskene bort over hele landet fra nordøst og 
til sydvest. Alle hjemsøgelserne kommer i Flanns 60-årige kongetid, 
og 100 år efter hans død er det dommedag (O'Gurry 420—21). 

Således har vi fulgt verdensbranden om land fra Indien indtil 
keltisk folketro. Vi har mange steder eftervist det særlige motiv, 

* O'Gurry, Materials 400—406; et vers af spådommen citeres i Leinster-
bogen o. 1150. 



31. MENNESKEHEDENS TILBAGEGANG 219 

solens og planeternes forening på årets hedeste tid. Vi har overalt 
eftervist at verdensbranden optræder netop på det tidspunkt hvor 
forbindelserne østpå bliver stærke, — medens den udtrykkelig 
savnes i de ældre forestillinger hos Græker, Perser, Jøder og Kristne. 

31. Menneskehedens tilbagegang. 

Vi har fulgt verdensbrandens optræden, der så mærkelig former 
sig som en i tid, sted og handlingslræk sluttet række. For at have 
det fulde overblik over ragnarok-motivernes udfoldelse må vi også 
dvæle kort ved det andet store indiske motiv: verdenslivets og 
særlig menneskehedens tilbagegang. 

Til en begyndelse kan vi vende os til den udførlige skildring 
af verdens sidste tid, som Mahabharata lejlighedsvis har fået ind­
flettet: 

Mahabkarata (HI v. 12805—13122): Til Pandusonnerne kommer 
eneboeren Markandeya, som har levet gennem mange tusende år. „Du 
har set enden på mange tusende yugaer, og ingen er så langlivet som 
du undtagen selve Brahman. Fortæl om alle tings grunde; du har op­
levet det selv mange mange gange, og der er intet i alle verdener som 
du ikke véd." 

Markandeya fortæller: I begyndelsen efter hele verdens undergang 
kom forst 4000 år, det er en kritayuga, med 400 år til slutning; så 
kom en tretayuga på 3000 år, med 300 år efter; så dvaparayuga på 
2000 år og 200; så kaliyuga på 1000 år og 100. Efter kaliyuga kom­
mer atter kritayuga, og sådan afveksler de fire yugaer i perioder på 
12000 år; 1000 sådanne perioder danner en Brahman-dag. — Kende­
tegnene på verdens ende er disse: Henimod periodens slutning i det 
sidste tusendår taler alle mennesker mest usandhed; der er kun skin til­
bage af offer, gavmildhed og fromme løfter. Brahmaner gor sudraers 
(arbejderes) værk, sudraer erhværver rigdom; brahmaner lever som ksha-
triyaer (adelsmænd), opgiver ofring og læsning, stav og skind, og spiser 
alle arter føde. Brahmaner mumler ingen bonner, men sudraer er hen­
givne til mumlen. — Når verden på denne måde er-forkert, bliver det 
forste tegn på undergangen: uretfærdige barbariske konger, landene er 
øde, fyldte af vildt og rovdyr. Man forklarer vedaerne falsk; sudraerne 
tiltales med bhoh, og brahmanerne med arya; folk er fulde af utoj, par-
fymerne taber deres duft, safterne deres smag. Kvinderne føder mange 
børn, men har kun små legemer, har slet natur, slet vandel og lader 
sig bruge til unaturlig vellyst; køerne giver kun lidt mælk, træerne er 
fattige på blomster og frugter, men rige på krager. De tvebårne (o: 
brahmanerne) modtager gaver af fyrster, som er uretfærdige og besudlede 
med brahman-drab; hyklerske tvebårne strejfer om alle vegne og tigger; 
husfædrene frygter for skattebyrder og er tyvagtige; brahmanlærlingene 



2 2 0 VERDENSBHANDEN 

fører slet vandel i eneboene og driver hor med deres lærers hustru; 
de eftertragter hvad der hører til denne verden, kødets og blodets for­
øgelse; eneboene er opfyldte af mange kættere. Den hellige Indra lader 
det ikke mere regne i rette tid. Den retfærdige lever kun kort, fordi 
uretten tager overhånd. Varerne sælges efter falske mål, købmændene 
er lumske, de retfærdige tilsidesættes, er kortlevende og fattige. Stæder, 
lystboliger og hellige steder huser menneskeædende skabninger, dyr og 
fugle. I en alder af 7—8 år bliver kvinderne frugtsommelige, en mand 
får sbnner 10—12 år gammel, i 16 års alder er mændene gråhårede; 
de iiuge har oldinges natur, og oldingene de unges; kvinderne driver 
hor med trælle og dyr. 

Der indtræder torke, de levende væsner omkommer i mængde af 
afkræftelse og sult. 7 brændende sole drikker alt vandet i havene og i 
floderne, og alle træer og urter brænder til aske. Derpå fortærer dom­
medagsilden den soltorrede verden, slår revner i jorden og trænger ned 
i underverdenen og fylder guder og alle med rædsel, idet den opbrænder 
slangeverdenen og alt hvad der er på jorden, ledsaget af stormvind. 
2000000 yojanaer ned brænder den, og fortærer verden med guder, ånder, 
elverfolk og jætter. 

Derpå opstår på himmelen umådelige skyer oplyste af lyn, som efter 
Parameshthins (Brahmas) bud oversvømmer hele jorden med dens bjærge 
i tolv år og slukker ilden. Derpå sluger Svayambhu (Brahma) vinden 
og sover hvilende på en lotus. 

I denne kun af vand bestående verden vanker jeg (Markandeya) ene 
om uden at finde hvilested. Da får jeg qje på et stort figentræ midt i 
havet; på en af dets grene er der en lojbænk, hvor der sidder en dreng 
af guddommeligt udseende; jeg undrer mig over hvem det kan være. 
Han tilbyder mig et hvilested i sit indre. Da føler jeg lede ved mit 
lange liv og min mennesketilværelse. Han åbner sin mund, og jeg bliver 
dragen ind i ham med umodsfåelig magt. Inde i hans bug ser jeg hele 
verden med dens riger og stæder, med Ganges og floderne og havet, 
de fire kaster hver ved sit arbejde, løver, tigre og vildsvin, Sakra og 
alle gudeskarer, rudraer og stamfædre, slanger og elefanter, — kort sagt 
alt det jeg har set i verden, det ser jeg i hans bug mens jeg vandrer 
om derinde. I over hundrede år vandrer jeg om derinde uden at finde 
ende på hans legeme; da anråber jeg guden selv og bliver straks med 
vindens kraft dreven ud af hans mund. Atter ser jeg ham sidde på 
figentræets gren med helligdomstegnet, iført gule klæder. Jeg tilbad ham 
og påkaldte ham om at fortælle mig alt; og gudernes gud betroede den 
fromme, at han var den der var ophav og skaber til alt, og tilintetgorer 
af alt, var Vishnu, Brahman og Indra; ilden er mit åsyn, jorden mine 
fødder, månen og solen mine ojne osv.; brahmankasten er min mund, 
krigerne mine arme, vaisyaerne mine lår, sudraerne disse mine to fødder; 
det der viser sig som stjærner på himlen er mine hårgruber, alle have 
og de fire himmelegne er min klædning og mit leje . . . hvid er min 
farve i kritayuga, gul i tretayuga, rød i dvapara, og sort i kaliyuga, ti i 
den består de tre fjærdedele af uretfærdighed, og når enden kommer 



31. MENNESKEHEDENS TILBAGEGANG 221 

ødelægger jeg ene i skikkelse af den forfærdelige tid hele den tredob­
belte verden. — Efter at have sagt dette, forsvandt guden, og jeg så 
at al skabningen igen var bleven til. Brahman er alle væsners fader 
og moder, således slutter eneboeren; ty til ham, I mægtige Kuru-ætlinge! 
Da hyldede alle PandusBnnerne guden. 

Skont denne redegørelse for den tilstundende tid er så ud­
tømmende, beder dog Pandusonnerne om at få endnu mere at 
høre om kaliyuga; og eneboeren tilfredsstiller dem ved en endnu 
bredere udmaling, — formodenlig en af de mange yngre tilfojelser 
til digtet: 

Mahabharata (III v. 13009—13122): Hamp skal være de bedste 
klæder, det bedste korn koradushaka. Folks hustruer skal være deres 
fjender. Man skal leve af fiskekød og malke geder og får, fordi køerne 
er forgåede. Selv de retfærdige vil fyldes af begær og være vantro. 
Med spader dyrker man urter på flodbredden, og de bærer kun ringe 
frugt. Selv de fromme æder hinanden, far og son æder hinanden. 
Brahmaner overholder ingen religiøse pligter, de er vedadadlere, giver 
sig ikke af med ofring, forvildede af ræsonnører. Man plojer i dalbunden 
og spænder køer og etårige kalve i åget. Far og son dræber hinanden; 
man røver enkers formue, krigerne er verdens plage. Ingen bejler til 
en pige, ingen pige giftes bort, man røver dem selv. Den ene hånd 
stjæler fra den anden. Der er ingen brahmankaste, krigerkaste og bor­
gerkaste tilbage; der findes kun én kaste. Der gives ingen dødningoffer; 
der er ingen lærer eller lærling. Den hojeste alder er 16 år, i det 
5te eller 6te år føder pigen, mænd får børn 7—8 år gamle. De vil 
uden skrupel ødelægge haver og træer. De skal dræbe brahmanerne og 
tage deres gods; de tvebårne skal flakke om under veråb, plagede af 
sudraerne, og ingen beskytter finde; skælvende skal de ly til bjærge, floder 
og utilgængelige steder. Idet de ypperste tvebårne efterstræbes af røvere 
ligesom krager, og trykkes af onde konger ved skattepålæg, skal de op­
give deres standhaftighed og g6re gerninger der ikke tilkommer dem, 
som sudraernes tjænere. Sudraer skal forkynde pligten, brahmaner være 
deres lærlinge. De skal ære benhuse og sky guddommene . . . Landene 
skal være tomme, plagede med hoveri og skatter. (Alle himmelegne 
luer; stjærneskud varsler ondt, solen med de 6 andre sole brænder; 
Rahu [solulven] angriber solen udenfor måneskiftet; ild luer frem alle­
vegne.) 

Men efterhånden opstår verden atter. Når solen, månen, Jupiter 
og en stjærne i Krebsen mødes, da kommer kritayuga igen; tordenskyen 
giver regn i rette tid, stjærnerne stråler, planeterne går i den rette ret­
ning; der er frugtbarhed og lykke. Der fremstår en brahman Kalkin 
Vishnuyasas; som en retfærdig og sejrrig konge hersker han over jorden 
og udrydder barbarernes skarer. Efter at have afskaffet alt tyveri over­
giver han brahmanerne jorden, og når alt er bragt indenfor de af ska­
beren oprettede grænser, trækker han sig tilbage til eneboerliv i skoven. 



222 VERDENSBRANDEN 

En ny guldalderstrid indtræder; de fire kaster passer hver sit. „Dette 
er altsammen både det forbigangne og det tilkommende, fortalt dig efter 
den af Vayu fremsatte purana." 

Det indiske epos' umådelige hang til variation af samme tanke, 
eller slet og ret gentagelse, understreger meget kraftig, hvad man 
har opfattet som det mest fremtrædende i den sidste verdensalder 
og det derved fremkaldte ragnarok: 

1) En sædelig opløsning, hvor sammenblandingen af de for­
skellige kaster (stænder) spiller den mest fremtrædende rolle. 

2) En tilbagegang i hele naturens livskraft, hvor dog menne­
skets aftagen i alder og storrelse er det mest ejendommelige træk. 

Det er disse træk, vi forst og fremmest skal følge den videre 
udbredelse af. 

Buddhismen møder med den yngre brahmanismes lære om ver-
densafslutningen. Når det er udenfor selve Indien træder dog ver-
densbranden lidt mere tilbage, oversvømmelser ved regnskyl ell. 
lign. gor sig gældende jævnsides eller mere end den. Menneske­
hedens ødelæggelse ved regn af pile eller sværd forekommer også. 
Tyngdepunktet ligger endnu stærkere på menneskehedens etiske 
og fysiske opløsning. 

Af disse træk skal vi her følge et enkelt, den i storrelse og 
alder aftagende menneskehed. Det viser klart, hvorledes en engang 
opstået plastisk form for en idé kan holde sig længe, ja endogså 
vinde i plastisk styrke, fordi den til videre vandring behøver så 
håndgribelige træk at de nærmer sig til det rent folkemytiske: 

Mongolsk. „Fra nutiden af vil, efter de forkyndelser der indeholdes 
i forskellige mongolske skrifter, menneskenes og alle jordiske skabningers 
storrelse og alder aftage i den grad, at hestene til sidst ikke bliver hojere 
end harer, og menneskene kun en alen hoje. Den s tors te al­
der, mennesker når, vil da knap udgore 10 år; et om natten 
født barn vil da straks om morgenen løbe om ved arnen, og 5-årige vil 
gifte sig. — Da vil jorden i syv år ingen afgrøde bære, og derved vil 
der komme stor hungersnød og sygdom blandt disse dværge, hvorved 
den storste del af dem udryddes." (Pallas, Nachrichten ilber die mon-
golischen volkerschaften, 1801, II 32). — De mongolske skrifter menes 
at være bearbejdelser af tibetansk buddhistisk literatur. 

Hvorledes disse tanker ser ud som ren folkeoverlevering, kan 
vi se hos de i Sydsibirien vandrende tyrkiske stammer: 

Tartariah kvad om verdens ende (fra Teleuterne), lyder i sin helhed 
således: „Når verdens ende er kommen, vil himlen være af jærn, jorden 



31. HENKESKEHEDENS TILBAGEGANG 223 

af kobber, en fyrste vredes mod den anden, et folk optænker ondt mod 
et andet; den hårde sten brister, det hårde træ knager. Mennesket 
vil kun være én spand langt, manden vil kun være en tomme 
lang, mandens tojle vil være kort. Hvad der ikke (engang) er (så stort 
som) en skål, vil være herre. Faderen vil ikke kende sit barn, barnet 
ikke sin fader. Der vokser hvidlog på hovedet. Guld så stort som et 
hestehoved vil ikke være en skål mad værd; guldet ligger til at træde 
på, men der er ingen til at samle det op." (Radloff, Proben der volks-
literatur der tiirkischen stamme Siidsibiriens, I 185). 

Udenfor den egenlige indisk-buddhistiske kulturkres møder vi 
også tanker der mærkelig minder om indisk verdensafslutning. I 
modsætning til den opgangslinje, der udmærker den p e r s i s k e 
verdensafslutning, har et af de senere skrifter, B a h m a n - y a s t , en 
nedgang, der ved sin fylde og sine enkeltheder stemmer ikke lidt 
med indisk. 

Bahman-yast. Zarathustra beder Ahuramazda om udødelighed, men 
i stedet skænker guden ham visdom. Han lader ham i dromme se et 
træ med fire grene; og han udlægger deres betydning for ham. Den 
gyldne gren varsler kong Vistaspas rige, der skal gå over til den rette 
tro og bryde troldenes ydre legem; sølvgrenen er tegn for Ardakshir 
[Artaxerxes]; stålgrenen for Khusro [år 531—579 e. Kr.]; og den med 
jærn blandede for de onde trolde med det uredte hår, Vredens børn. 

Straks i næste kapitel (II) gentages samme fortælling udførligere, 
med tilfojelse af tre nye grene (3—5): en messinggren for Sassaniderne, 
en kobbergren for den askaniske(!) konge, og en tingren for Vahram-
Gor [420—39 e. Kr.]. Også den slutter med Khusros uddrivelse af 
kætterne [531—79] og dæmonernes påfølgende overmagt som slutning 
på Zarathustras (o: det nuværende) årtusend. Skriftet tilhører altså midten 
ell. slutningen af 6te årh. e. Kr. — For øvrigt påberåber det sig som 
kilde for Zarathustras drom et ældre skrift ,Studjar Nask'; men vi véd 
fra anden side at dette skrift henlagde jærnalderen til Shahpur Il's tid 
(309—79 e. Kr.). Vi véd altså ikke med sikkerhed, om denne hele 
skildring af menneskehedens tilbagegang er udformet i 4de eller i 6te 
årh. e. Kr.; sikkert er kun at den møder her i sammenhæng med at 
den yngre persiske historie spejler sig i åbenbaringerne. 

Kendetegnet på at Zarathustras årtusend er til ende — siger så 
Ahuramazda — er at troldene med det uredte hår i uhyre mængder 
mylrer ind i Iran fra østen, med løftede bannere, små af vækst og usle 
af art, brænder og øder alt: hus og land og lykke; herredomme, religion, 
sandhed; den rene Mazdalære og den hellige ild. Hvad der for har været 
en bygd bliver til en enkelt stad; hvad der var stad bliver til landsby; 
hvad der var stor landsby, en slægt; og hvad der var slægt, en enkelt 
tærskel. 

„Og til den tid, Zarathustra, vil alle mennesker blive bedragere, 



224 VERDENSBRANDEN 

gode venner tager parti mod hinanden; agtelse, kærlighed og hensyn til 
ens sjæl vil forlade verden; faders kærlighed forlader sonnen, og broders 
broder, og moder vil blive fremmed for datter. 

Når det er mod enden, Zarathustra, af dit 10de hundred vintre, 
da vil solen blive mere usynlig og mere plettet; år, måned og dag er 
kortere, jorden mere ufrugtbar, kornhøsten glipper, så de syv tiendedele 
af ursæden mindskes og kun tre øges, og det der gror vil ikke modnes. 
Menneskene fødes mindre, deres dygtighed og styrke er ringere; 
de er mere svigefulde, har ingen agtelse for brød og salt, ingen kærlighed 
til deres land. 

I denne onde tid agtes grænseskellet mindst, når det gælder en li­
dende gudsmands eje; der gives kun få gaver; pligter og gode gerninger 
udføres der kun lidt af fra deres side; og sekterere af al slags søger 
ulykke til dem. Alle begraver og klæder døde [trods den derved på­
dragne urenhed]... 

Og i denne Vredens tid går de usleste trælle frem med myndighed 
som landets ædlinger; og de gudelige som bærer hellige bælter over 
deres kjortel skal ikke være i stand til at udføre deres renselser, så 
fyldt er der med ådsel og urenhed, og når han vasker sig til renselse 
og sætter foden ned fra stenen, skal han træde på ådsel . . . . Og i denne 
sidste tid bliver det tilladeligt at udføre ritualet med to mand, at guds­
dyrkelsen ikke helt skal gå til grunde; ti der skal kun være en af 100, 
en af 1000, en af 10000, der tror på denne religion; og Vahram-ildeu 
går fra 1000 vogtere ned til en, og heller ikke han holder den ret ved­
lige med brændsel; og om en mand som ikke kender ritualbogen blot 
tænder den med god vilje, da skal det være tilladeligt. 

Rigdom vil gå til de vantro og overtræderne, og de dydige udførere 
af godt værk, fra adelsslægter indtil præster, må gå nøgne om; lavbyrdige 
ægter døtre af adelige, stormænd og præster; adelige, stormænd og præ­
ster kommer i fattigdom og trældom . . . De der bærer navn af præster 
og lærlinge ønsker ondt over hinanden; af den synd mennesker øver ud­
fører præster og lærlinge de tre synder af fem; de udfører ikke de ce­
remonier de påtager dem og har ingen rædsel for helved. 

Og i dette 10de hundred af vintre vil al menneskeheden binde snoet 
hår op, i strid med åbenbaringen (o: Guds lov), — således at en villig 
sky og en retfærdig vind ikke kan skaffe regn til rette årstid. Og en 
mork sky overskygger hele himlen; og dog regner det ikke; og når det 
regner regner der mere skadedyr ned end vand; og vandet i kilder og 
floder mindskes. Lastdyr, okse og får føder med mere vånde og van­
skelighed, og er mindre frugtbare; deres hår er kortere og deres skind 
tyndere; mælken øges ikke og har mindre fløde; den arbejdende okses 
styrke er mindre og den raske hests fart er mindre og dens bæreævne 
ringere . . . ." 

(Her går beretningen over til at skildre Persernes fjender, og så at 
skildre disses uddrivelse som begyndelsen til et nyt årtusende1.) 

1 West, Pahlavi texls I 191—224 jf. indl. s. 1—lvi. 



31. MENNESKEHEDENS TILBAGEGANG 225 

Den der kommer fra Indernes lange skildring af den sidste 
tids opløsningstilstand, må nødvendigvis kende sig igen i denne per­
siske. Den samme blanding af moralsk nedgang og naturens gradvis 
aflagende livskraft. Indenfor den forste møder vi præstestandens 
uduelighed og dens forfølgelse, og fremfor alt den venden op og 
ned på de hojere og de lavere samfundsklasser, som vi så godt 
kender. Indenfor naturens tilbagegang er menneskenes lille vækst 
det ejendommelige træk. Verdensbranden mangler derimod; der 
er kun tale om torke eller uregelmæssig regn som årsag til van­
trivsel. 

Billedet ligner det indiske; men man savner ganske den stor­
artede verdenssammenhæng der bærer det oppe: hele naturens 
svindende livskraft der daglig nærmer sig mere til et uhyre rag­
narok. Man føler sig langt mindre hjemme i det persiske skrifts 
— meget flygtige — erklæring om at naturens tilbagegang skyldes 
menneskenes synder; og man overraskes i samme grad ved at 
der intet ragnarok kommer ud af det: Hushedars ny årtusende 
betyder en mægtig fremgang for gudsriget. 

På rent persisk grund vilde denne tankegang have svært ved 
at gro op. Der kan næppe være tvivl om at det er det indiske 
billede af verdenslivet der er stukket ind i den persiske teologi på 
en tid hvor Mazdadyrkerne så fremtiden i møde med angst, — og 
hvor tillige den store forasiatiske religions-blanding fandt sted! 

Man kunde være fristet til den tanke, at i det hele forestil­
lingerne om menneskehedens moralske nedgang som tegn på ver­
dens ende havde deres udspring fra den indiske grundtanke om 
tilbagegangen; og man vilde da støtte det ved dens samtidighed 
med verdensbrandens udbredelse. Men bestemte indre træk som 
røbede det indiske udspring, vilde man vanskelig kunne påpege. 

Storre interesse vil det have at se, om bestemte synsfore-
stillinger er trængt ind i den evropæiske folkeoverlevering, således 
som de er trængte ind i tartarisk1. 

Jeg tager som typisk eksempel dansk folkeoverlevering 
om verdens ende, vidt udbredt i folket helt ned mod vore dage og 
i reglen kendt under navn af „Sybilles spådom". 

Det der falder i ojnene er dens mangel på sammenhæng med 
1 Fyldig samling af sagn om „verdens ende": Feilberg, Jydsk ordbog 

IH 1039. 
Danske Studier. 1913. 15 



226 VKRDENSBRANDEN 

kristne religiøse tanker eller dyberegående etisk betragtning. Et 
hovedpunkt dannes af det sidste slag, opfattet som fjendernes 
angreb på Danmark, og landets frelse — i reglen under Holger 
Danskes førelse — ved alle 70 års mænd og 12 års drenge, men 
i reglen udstyret med fantastiske træk af at Tyrken (Tysken, Sven­
sken) vander sin hest i Viborg sø o. desl. 

Uden om dette — der nærmest kan betragtes som kærnen 
a: som den eneste sammenhængende beretning — findes en uende­
lighed af spredte spådomme der må synes os at være af yderst 
tilfældig og ubetydelig karakter. 

Der er f. eks. spådomme — netop særlig hyppig nævnt som 
„Sybilles spådom" — der ikke har med verdens ende at gore, men 
blot beretter at den by skal vokse mægtig, eller aftage helt, eller 
at det sted skal synke i hav eller torlægges. I indhold minder de 
således om hovedstammen i den antikke (og jødisk-kristne) oldtids 
sibyllinske digtning. 

En mængde mælder om de forandringer der skal ske i verdens 
sidste tid med menneskers klædedragt eller endnu hyppigere med 
det dyrkede jordsmon: mændene skal blive blå som duer, kvinderne 
spraglede som hugorme, eller mænd og kvinder ens klædt, bakker 
skal brydes og søer udtfirres, jorden skiftes i bare tofter eller kål­
haver og dog knap kunne føde de mange mennesker, jorden måles 
og folket tælles; storke, får og bier forsvinde så man må sporge 
forældrene om hvordan de har set ud. Alt sammen ting der bunder 
i virkeligheds-iagttagelse af den foregående skiftning i kultur. En 
enkelt bestemmelse gælder også naturens gang: sommer og vinter 
skal blændes (blandes) når det er mod verdens ende. 

Fortællingen om menneskehedens nedgang henimod verdens 
ende møder her i en så uhyre afdæmpet form; det er egenlig kun 
overraskelsen ved omskiftning af livets ydre form der kommer 
til orde. Den er i sin almenopfattelse lige fjærn fra en henvisnen 
af verdenslivet og kristendommens forkyndelse af moralsk-religiøs 
opløsning; ti i den danske almue gemmer sig mere af forventning 
om en kommende herlighed end af angst for ødelæggelse1. Og 
dog må den hænge sammen med hele den nedadgående spådoms-
gruppe, efter art nærmest med den indiske; den har samme stærke 

1 Jf. sagnene om at fund af guldskib eller komme af guldskib skal indlede 
en kommende lykketid: da „skal det og blive godt for Danmark" (D. sagn II 
340 nr. 3C6, 342 nr. 376). 



31. MENNESKEHEDENS TILBAGEGANG 227 

interesse for samfundslivets omskiftelser, mangler kristendommens 
moralske synspunkt. Kun er det stillet om til at gælde de i Dan­
mark synlige ændringer i kultur, og gruppen yngler stadig; en sjælden 
gang kommer (ligesom også i Tyskland) spådom om vogne uden 
heste med blandt dommedagsvarslerne! 

Ind iblandt disse virkelighedsbundne træk kan man finde en 
så overraskende sætning som den at »menneskene skal blive 
så små at to kan stå sammen i én træsko og tærske"1. Uden 
at ellers naturens formindskelse er kendt! Forklaringen på denne 
tro synes at ligge i den indiske tro på naturens aftagen og særlig 
menneskets voksen nedad, som vi har kunnet følge ud i buddh­
ismen og videre i folkeoverlevering (tartarisk) i den form at men­
neskene skulde blive blot „en alen hoje", „et spand hoje", „en 
tomme hoje". 

I øvrigt indeholder spådommene om verdens ende en mængde 
forskellige træk. Der er spådommene om at visse egne eller hele 
„vort land" skal forsvinde i hav, — som vi allerede har gransket 
i deres sammenhæng med det hedenske ragnarok (I § 4). Der er 
spådomme om lindormen der kryber gennem Hanherred (i Ty), 
ved verdens ende skal den komme frem og ødelægge alt, — lige­
ledes en ganske primitiv ragnarokstanke (I § 13). Men der er 
tillige en broget blanding af forestillinger, som til dels forudsætter 
en hojere kultur, men som står underlig løsrevet på den plads de har. 

„ At følge hver enkelt tanke i denne flok til sin rod er en 
mangfoldig opgave, som videnskaben endnu ikke har prøvet al 
løse; men hist og her kan vi ojne en og anden forbindelseslinje. 
Når det i Ty hedder at verden skal forgå når Øsløs kirketårn 
falder, da er det enestående i dansk, men svarer til en i Tyskland 
talrig gruppe hvor verdens undergang står i forbindelse med en eller 
anden bestemt kirke2. Når den ikke er talrigere i dansk hænger 
det nok sammen med mangel på religiøse synspunkter for verdens 
ende; det er stadig vort folks almindelige kår det drejer sig om. 

Lad mig i forbigående nævne den eneste folketro, der mælder sig 
med en vis sammenhæng med kristne dommedagsforestillinger. Sybille 

1 J.Karap, D. folkeminder 423 nr. 1411; Kr., D. sagn II 344 nr. 398, 345 
nr. 401. * Jyske Folkeminder VIII 383 nr. 692. Af sådanne „kirkelige" sagn 
kender jeg ellers kun det om billedet på Kværndrup kirke (straks nedenfor). 
Spådommen at en vildgas bliver hængende på Flensborg sønderkirkes tårn (GI. 
danske minder III 203) har ingen sammenhæng med verdens ende. 

IB* 



228 VERDENSBRANDEN 

har spået at engang skal en hvid kvie stå og brole efter vand på en 
lille holm i Odense å ved Bellinge bro. Et par af optegnerne tror at 
det sigter til at alle floder udtorres ved verdensbranden; men i sig selv 
er det blot en af de talrige beretninger om at et sted hvor der nu er 
vand vil der engang blive tort (et af de stedlig-sibyllinske motiver)1. 

Den hvide kvie, bor jeg vel tilfqje, er ikke noget mytisk væsen, men 
skyldes blot sagnets trang til at se en enkelt genstand helst et levende 
væsen. Sådan kommer jo også en rød stud svømmende ind ad gluggen 
på Lygum kirketårn, o: hele landet forgår i hav (I 177). 

Træk der hører med til egenlig kristen mytologi, mangler som sagt 
i dansk2. Selv den nysnævnte faldende kirke er spundet ind mellem 
stedlige træk: Bygholm vejles udtorring og Bromølles synken i dybet, og 
derved berøvet sin religiøse karakter. 

En anden dansk tro er den fynske, at verden skal forgå, når 
stenhovedet laft på Kvændrup kirkes mur synker i jorden8. Man 
kan dermed sammenligne den bømiske, at verden skal forgå når 
Sibylles marmorrytterstatue på bjærget ved Bamberg synker helt i 
jorden4; og fra Posen: verden forgår når stenen med sporet af 
den hellige Adalberts stav og bispehue synker i jorden6. Og atter 
ligger dette i indhold nær ved det tidligere nævnte tartariske: 
verden forgår når Guds hestespor i stenen udslettes. 

Bag om det kristne begreb om verdens ende eller sidste tid 
går der ojensynlig folkeoverleveringer der vidt omkring forplanter 
sig fra land til land. Sporet i stenen hører formodenlig med til 
det man i videste betydning kan kalde den indisk-buddhistiske strom. 

Ligheder mellem tro fra forskellige steder kan være tilfældige. 
Nordamerikas Indianere tror at verden skal forgå når den hellige 
ild ved Onondaga slukkes; og i Bretagne tror man at verden skal 
forgå hvis den stedse brændende lampe i blot en eneste kirkes 
kor slukkes6. Her viser den umådelige afstand i sted og i kultur, 
at der intet nærmere slægtskab er; og tillige ser man årsagen til 
overensstemmelsen: helligstedet og dets evigbrændende ild opfattes 
som et værn for hele verdens tilværelse. Men de andre ovenfor 
nævnte tilfælde har ikke nogen sådan åbenbar idé; de er netop 

1 D.sagn II 34.2 nr.377. 378; Kamp, Folkeminder 144- nr. 368. 
2 Eneste „kristne" kendetegn er: når Jerusalems skomager kommer til 

Danmark (D. sagn II 269 nr.91). 3 D. Sagn II 344. 309. 4 Bozena Ném-
cova, Grossmutter 170 (Heclam nr. 2057 ff). 6 Knoop, Sagen und erzahlungen 
aus dem provinz Posen (1893) s. 276. — Guds hestespor, ovenfor s. 203. 

6 A Le Braz, La legende de la mort en Basse Bretagne (1893) 102. In­
diansk, se § 35. 



31. MENNESKEHEDENS TILBAGEGANG 2 2 9 

ganske tilfældige ytringer af ragnaroks indtræden, — og deres 
forekomst ligger altid på den samme store kulturstrøms veje. —-

En enkelt jysk overlevering fortjæner at nævnes særskilt. Nu 
er den sjælden, i 16de årh. spillede den en storre rolle. Det er 
den om stenen i gronnen dal1. På en sten i egnen ved Viborg 
skal man have fundet en indskrift med kobberbogstaver, der ud­
talte at kirker skal blive til fangetårne, træl skal fange magt men 
ædlinge blive foragt (skalk skal trives, og ædlinge fordrives), her­
remænd skal blive til købmænd, præster til bønder og bønder til 
vidunder, danske skal fange tyskes sæd, men vé dig Danmark der­
ved! „Og end står stenen i gronnen dal!" 

I dansk overlevering står denne beretning ganske enlig, ikke 
blot ved sin form af indskrift, men fremfor alt ved sit morksyn 
og sin standsinteresse. 

I den nordfrisiske fru Hertjes profetier, optegnede i Heimreichs 
Friserkrønike i 17de årh., som i meget ligner vore danske Sibylle­
sagn, blot morkere i livssynet, vil man finde tanker der selv om 
det ikke sker med de samme ord dog går i samme retning: „Den 
tid skal komme at præster dækker deres tonsur og siger de ikke 
er præster, og ridderne skal gemme deres sværd og holde deres 
fingre i vejre på (o: sværge) at de ikke er adelsmænd", „den tid 
skal komme da bonden vander sit kvæg og ser en mand i brogede 
klæder, da skal han løbe fra sit kvæg hen til naboerne og kalde: 
kom og hjælp mig at slå herremanden ihjel!", „den tid skal komme 
at en velklædt adelsmand skal komme løbende til en bonde ved 
ploven i hans grå kjortel og bede at han vil bytte kjortel med 
ham"2. Der er ingen tvivl om at de stærke stænderbrydninger 
fra middelalderens slutning har virket med til at give sådanne 
spådomme ben at gå på. 

På den anden side er på stenen i gronnen dal stændernes 
opløsning så skarpt fremstillet som selve den kommende ulykkestid, 
at den skiller sig ud fra alle de blandede og famlende spådomme, 
og minder om den indiske verdensundergang hvor kasternes op­
løsning er den store ulykke der samler al fordærvelsen i sig, og 

1 Vedels optegnelse ( > Wegener, A. S. Vedel 158); håndskrift om at stenen 
blev set 1503: Worm, Monumenta Danica 309 (> Wimmer, Danske runemin­
desmærker II 83; > Resens atlas VI 114 > Danske sagn II 346 nr. 410): 
Jyske folkeminder VI 69 nr. 101. Svensk, fra Herjedal, tidligst trykt 1617: Feil-
berg, Ordbog III 554; Hofberg, Svenska folksagner (1882) 187. 221. 

8 Mullenhoff, Sagen 248 f. 



2 3 0 VERDENS UNDERGANG HOS PRIMITIVE FOLK: NATURMOTIVER 

atter kasternes fornyelse er grundlaget for den nye verdens lykketid. 
Det skarpeste punkt hvor indisk undergangstid skiller sig fra kristen! 

Det er ret troligt, at „stenen i gronnen dal" hører med til de 
indisk-buddhistiske strømningers vandring. 

Hvad der er sikkert, er at tanker der i åndsretning og til dels 
i enkeltheder står langt nærmere ved indisk end ved kristent un-
dergangsbegreb har haft meget lettere ved at flagre om land og 
i'æste rod i folkesagnets form, end de der er nær knyttede til kri­
stendommen. 

Den indiske grundtanke om hele naturens henvisnen har afsat 
to store stromme der spredtes ud over landene: verdensbranden 
og livets gradvise aftagen. Gik den forste gennem landene som 
sluttet masse hvis vej forholdsvis tydelig kunde følges i tid og sted, 
smuttede tankerne om tilbagegang ind ad alskens upåagtede stier 
til tider som vi — trods den lille afstand fra vore dage — ikke 
véd så noje om; og netop i deres barokke enkeltheder havde de 
de afgrænsede og tydelige træk der lettest fæster sig i folkets minde. 

VI. VERDENS UNDERGANG HOS PRIMITIVE FOLK: 
NATURMOTIVER. 

32. De lavere evropæiske folk: himlens styrtning. 

Ikke få af de nyere forskere har ment at tanken om en ver-
densundergang kun opstod på et hojt kulturtrin. Dette synes i og 
for sig ikke nødvendigt; visse naturfænomener, særlig de pludselige 
og voldsomme, må let frembringe forestillingen om en ubestemt 
o: almindelig undergang. Og faktisk træffer vi forestillinger navnlig 
om himlens nedstyrtning eller om jordens omvæltning hos folke­
stammer med lidet udviklet kultur. De fremkaldes (eller vækkes 
igen til bevidsthed) ved naturbegivenheder, fremfor alt ved jord­
skælv. De kan i dobbelt betydning nævnes som primitive na-
turmot iver , både fordi de slutter sig så nær til naturindtryk, 
og fordi de optræder hos primitive folkeslag. — Vi skal forst dvæle 
ved de stammer, hvor himlens nedstyrtning er det væsenlige eller 
det eneste fænomen. 

Kelterne. Det ældste vidnesbyrd går tilbage til Kelterne nær­
ved den græske halvø i 4de årh. f. Kr. Beretningen skyldes Ptole-
mæos Lagos' son, der skrev erindringer om sin herres, Aleksander 



32. DE LAVERE EVROPÆISKE KOLK : HIMLENS STYRTNING 2 3 1 

den stores, krigstog; selve skriftet er tabt, men geografen Strabon 
har bevaret os følgende lille fortælling derfra som et eksempel på 
barbarernes fyndige enfold i talen. Den unge konge Aleksander 
var sejrrig nået frem i Donauegnene, da der kom udsendinge fra 
Kelterne ved Adriaterhavet og bad om hans venskab. Om aftenen 
ved gildet tog Aleksander rigelig til sig af vinen, og han spurgte 
pralende, hvem af alle de var mest bange for. Da svarede Kelterne, 
at de intet frygtede, uden at himlen skulde s tyr te ned1. 

Denne forestilling om verdens undergang er helt forskellig fra 
den lære om verdens undergang ved ild og vand, som de galliske 
druider lærte 3—400 år senere. Kulturtypisk, og formodenlig også 
historisk, hører den ene sammen med ragnaroksforestillingen hos 
hqjere kulturfolk, den anden hos en stor del primitive folkeslag. 
Sammenhængen er da blot den, at vi ser Kelterne lige fra deres 
allerforste optræden i historien optagne af ragnarokforestillinger; 
indholdet skifter med den vekslende kultur. 

Lapperne. Man har hidtil troet at de finske stammer er uden 
hjemlige forestillinger om verdens undergang, — indtil den mær­
kelige Lap Johan Turi under samarbejde med frk. Emilie Demant 
nedskrev sit folks gamle minder2. Flere af stjærnerne opfattes i 
lappisk som jægere eller jagede dyr. I særlig grad gælder det om 
stjærnen Favtua [Arkturus] der med sin bue [Karlsvognen] deltager 
i jagten på elgen [Kassiopeia]. „Om polarstjærnen, Boahje-naste, 
er der en Mile historie: Polars t jærnen holder himlen oppe; 
og når på den sidste dag Favtua med sin bue skyder polarstjærnen, 
så falder himlen ned og da knuser den jorden, og da kommer 
hele verden i brand, og da får alting ende". 

Atter har vi altså et ragnarok hvor himmelhvælvingens brist­
ning er midtpunktet. Skont optegnet i kristen tid, har den intet 
med kristne forestillinger at gore; det skulde da være at verdens-
branden — der er ret unødvendig i denne sammenhæng — stammede 
derfra. Hverken tanken om himmelbristningen som det egenlige rag­
narok, eller om den ubevægelige polarstjærne som den der holder 
himlen på sin plads har sidestykke i nogen kristen mytedannelse. 

Derimod kan vi følge forestillinger af den art tilbage til Lap­
pernes hedenske tro og skikke. Om Lapperne i det nordlige Norge 
fortæller missionæren Jens Kildal 1730: „Der ofres af afgudiske 

1 Strabon, Geografica, 7de bog 3, 8. 2 Joh. Turi, Muittalus samid birra 
en bog om Lappernes liv, ved Em. Demant, Stockh. 1910, s. 266. 



2 3 2 VERDENS UNDERGANG HOS PRIMITIVE FOLK: NATURMOTIVER 

Lapper årlig hver høst en okse af ren eller andet fæ til 
Maylmen Radien, fordi at han, såsom han er Lappernes øverste 
gud, han da ikke skal lade verden nedfalde, og at han 
skal give dem lykke fil ren; og ved offeralteret sættes ham til 
ære en støtte med en kløft i enden, kaldet Maylmen 
støt te som han skal opstøt te verden med, hvilken s tø t te 
skal være oversmurt med den okses blod, som bliver 
ham ofret . . . . Foruden den årlige ofring til Maylmen Radien 
sker der og partikulære ofringer til ham for adskilligt, og bl. a. 
når formørkelser sker i sol eller måne, da lover Lapperne offer 
til ham for at han skal borttage formørkelsen"l. 

Omtrent det samme findes i mag. Solanders »Relation", gjort 
1726 efter Kildals mundtlige beretning: „Verallden-ollma år den 
fornåmste gud ibland finnarne och lapparne, och skall hafwa sitt 
tilhåll wid stiarnorna, och gifwa lycka til renar. Andra åter hafwa 
hållit fore, at denne warit som hulpit til barnens aflelse i moder-
Iifwet . . . Ofiret till Verallden-ollma år skiedt således, at Lapparna 
hafwa tagit en rehn, den samma til slagte-rummit utledt, då de 
med blåttad hufwud bedit, det Verallden-ollma den samma tack-
nåmligen wille anse och emottaga, hwarest de honom då neder-
stuckit, och af dess blod strukit på et trå, med rotterne af jorden 
upgrafwit, hwilket de ock siungange kringlupit; detta trå hafwa 
de sedan satt wid deras offerstålle, och åfwen klyfwa af trå up-
hångt, med hwilken Verallden-ollma hela werlden effter 
deras mening uppehålla skulle"2. 

Lappisk mailbme betyder „den synlige verden, naturen". Mayl­
men radien er „verdens råder"; enstydig dermed er Varaldenradien, 
Varalden olmai (himmelråderen, himmelmanden), som i alt fald 
delvis er efterligning af den nordiske Froj. 

Alt det viser, at forestillingen om den verdensopholdende støtte 
var udbredt til Lapper, Nordboer og de endnu sydligere folk af 
vor æt. At den for Lappernes vedkommende er lånt, således som 
de fleste mere udformede religiøse skikke og begreber, derom råder 

1 Kildals beretning i Qvigstad, Kildeskrifter til den lappiske mytologi, I 10 
(Trondhjemske vidensk. selsk. ski'ifter 1903, 1); næsten ligelydende i Kildals 
„Appendix" (Reuterskiold, Kallskrifter till Lapparnes mytologi [1910] s. 94jf. 77). 

2 Reuterskiold, Kallskrifter, s. 25. Jf. for det følgende min artikel „Irmin-
sul og gudestøtter" (Maal og Minne 1910, 1), samt min „Nordisk og lappisk 
guddyrkelse" (Danske Studier 1905). 



32. DE LAVERE EVROPÆISKE FOLK : HIMLENS STYRTNING 2 3 3 

der næppe nogen tvivl blandt forskere. Den kraft der er sat ind 
på dyrkelsen — ved oprejst støtte og ved dens årlige styrkelse 
ved blod — viser at man stærkt har følt trang til at sikre ver-
denssløtten, o: at man har gået med en stadig angst for at den 
skulde svigte, altså med en stadig anelse om et ragnarok. 

Selve denne form for dyrkelse, hvor et stadigt offer skal holde 
den verdensbærende sojle fra at svigte, bunder dybt i hedensk 
tankegang: når man styrker den på helligdomspladsen stående 
jordiske „verdensstøtte" ved indgnidning med blod, giver det kraft 
til den virkelige himmelske verdensstøtte. 

Tilsvarende forestillinger g6r sig gældende hos vor folkeæt. 
De gamle Sakseres storste helligdom var en irminsill, en „verdens-
sojle", (der blev omstyrtet af Karl den store 772). Navnet for­
klares rigtig hos Robert af Fulda som „den der holder universet 
oppe" (universalis columna quasi sutinens omnia); denne historiker 
levede o. 850 og stod ved sit hjemsted helligdommen nær. 

I en vis art af slægtskab med irminsulen var også de nordiske 
stolper i hallen, „hojsædesstøtterne" (pndvegissulur), der betragtedes 
som overordenlig hellige, og hvori en „guddomsnagle" (reginnagli) 
eller — vistnok — „verdensnagle" (veraldarnagli) var indslået; 
naglen skulde sikkert holde verden på sin plads, og selve sojlen 
deltage i dens understøtning. 

På en lappisk helligplads forekommer en fritstående udskåren 
bjælke med en nagle indslået i toppen1. 

Også til den lappiske forestilling om den nagle der holder 
himmelen på plads (polarstjærnen) har man sidestykke i nordisk. 
Man møder ordet „verdens nagle", veraldarnagli. Det er overle­
veret som en blot glose; man ser ikke af det, om der menes selve 
den himmelske nagle, polarstjærnen, eller om det er den samme som 
den i helligstøtten indhugne reginnagli (guddomsnagle) og symbolsk 
betegner himmelnaglen2. Men i hvert fald er forestillingen om den 
verdensholdende nagle tydelig. 

1 „Irminsul og gudestøtter", s. 4 (< Leem, Beskrivelse over Finmarkens 
Lapper, s. 437 og tavle lxxxvi). — Valtyr GuSmundssons indvendinger (Eimrei3in 
1912, 105 f) imod min opfattelse af pndvegissiilur, reginnagli og Lems lappiske 
stolpe med naglen, er så flygtige at jeg ikke finder anledning til nogen gen­
drivelse; disse punkter spiller jo ingen bærende rolle for mit bevis. Derimod 
er Turis meddelelse et nyt faktum i selve hovedsporsmålet: den viser at Lap­
perne virkelig har troet på en nagle der holdt himlen oppe. 

8 Sn. Edda II 494 > „Irminsul* s. 4. 



2 3 4 VERDENS UNDERGANG HOS PRIMITIVE FOLK : NATURMOTIVKR 

Denne verdensundergangs-forestilling er forud for eddamytolo­
giens tid. Den har skaffet sig udtryk i kultus, tilmed hojst for­
skellig på forskellige steder og omfattende de mest ærværdige hel­
ligdomme, — hvad vikingetidens ragnarok-motiver ikke har. Der­
imod er tanken om himmelstyrtning og verdensstøtte ganske fremmed 
for eddamytologien: „himlens bristning" er intet ragnaroks-motiv, 
men er blot — sammen med styrtende fjælde og tumlende trolde 
— et led i Voluspås nærmere udmaling. 

For nyere folkeoverlevering er den hele forestilling kun en 
spog. En tysk folkevittighed siger at siskenen sover med hovedet 
under vingen for at have det i sikkerhed hvis himlen falder ned1. 
I samme stil driver allerede den romerske komedie spog med him­
lens nedstyrtning (Terents, Heautontemorumenus IV 2). — Derimod 
bruger digterne til ulige tider ragnaroksagtige hentydninger, som 
hævder sig ved deres umiddelbare henvisning til det synlige ver­
densbillede. Arnor Jarleskjald lader 1064 (i en efter Voluspå efter­
lignet strofe) solen sortne, jord synke i hav og himlen briste, inden 
mage til h6vding findes (Ragn. I 176). Og i det indiske Maha-
bharata, 4de bog, trøster Krishna sin krænkede hustru med at hun 
skal blive hævnet: „Selv om Himalaya skulde skifte plads og himlen 
falde ned, kan mine ord aldrig være forgæves". Man jævnføre 
yderligere Tegners „Nej forr skall Karlawagnen styra i Ostersjon 
sin gyllne stang". 

Verdensstøt ten spiller også en rolle i yngre kristen mytedan­
nelse. Slovensk folketro går ud på at „under jorden findes et uhyre 
rum, hvis hvælving støttes af en kæmpestor sqjle; om denne løber tjæ-
neren Malchus [fra Jesu lidelseshistorie] og giver den en gang hvert år 
et slag med sin jærnhandske; når sojlen på denne måde er opslidt, 
kommer verdens sidste dag" (Zeitschrift fur oesterreich. volkskunde IV, 
1898, s. 305). Også på Sicilien tror man at Malchus altid går rundt om 
en sqjle og slår den hver sondag eller fredag med sin jærnhandske 
(Pitré, Usi e costumi sicil. IV 32. 269). Den fjærne oldtids forestilling 
om verdensstøtten har måske her kryssedes med tanken om den bundne 
jætte der slider for at fremkalde verdens undergang. 

33. Eskimoerne: himlens styrtning, jordens kæntring. 

Hos Eskimoerne i Gronland træffes forestillinger om verdens 
undergang ret stærkt udviklede, og nær sammenvævede med de 

1 Grimm, Myth. III 4241. 



33. ESKIMOERNE: HIMLENS STYRTNING, JORDENS KÆNTRING 2 3 5 

vældige naturindtryk man stadig modlager: de bragende indlandske 
ismasser, og det langvarige morke med usikkert håb om lysets til­
bagevenden. 

Vor vigtigste kilde er missionæren Paul Egedes dagbog fra 
hans ophold i Diskobugten 1734—401. 

a) Himlen falder ned. Den tanke, som Egede møder tidligst 
og oftest hos Diskobugtens Eskimoer, er den at himlen falder ned. 
1736 1/8 „Da jeg var i Land hos de Vilde, og de hørte mig tale 
om Verdens Undergang, spurdte de: om der ikke var en Støt te 
under Himmelen? thi imellem Got-Haab og Christians-Haab 
havde de for nogle Aar siden hørt den knage. Deris Angekuter 
[o: troldmænd] har berettet dem at den var næsten forraadnet 
og hang neppe sammen, og naar Himmelen faldt ned, 
da sloeg den alle Mennisker ihiel" (s.32)2. Hertilsvareren 
lidt senere bemærkning: „Himmelen staar nu fast nok; thi en 
Angekok ved Klokkerhuk har for faae Dage siden sat Støt ten 
til r e t t e som stoed paa Fald"3 . 

Et andet sted i dagbogen hedder det: 1737 22h „Efter at jeg 
havde talt med ham om Sneen, spurgte jeg hvad Meening de havde 
om Regnen? dertil svarede hånd: Angekuterne sige, at der er et 
stort Vand i Himmelen med een Dæmning for, hvilken Vandet 
undertiden løber over, og regner ned paa lorden; Men der­
som Dæmningen bryder ud, da falder den heele Himmel 
ned." I denne sidste meddelelse må to forskellige tanker have 
krysset hinanden: når dæmningen for det himmelske hav brisler, 

1 Continuation af Relationerne Betreffende Den Grønlandske Missions Til­
stand og Beskaffenhed, Forfattet i Form af en Journal fra Anno 1734 til 1740. 
Ved Paul Egede Missionair udi Grønland, af Colonien Christians-Haab. Kbh. 
[1741] 4°. (Jf. samme, Efterretninger om Grønland uddragne af en journal 
holden fra 1721 til 1788, Kbh. 1788; men denne sammenhængende skildring inde­
holder dog kun lidt til udfyldning af det ældre uddrag. Jeg har ikke haft lej­
lighed til at undersøge, om de egedeske papirer, der nu forberedes til udgivelse 
af dr. L. Bobé, har yderligere meddelelser.) 2 En fra verdensstøtten lidt 
afvigende opfattelse af himmelens hvilepunkt findes derimod i følgende af Paul 
Egedes optegnelser: 1737 „En Angekkok . . . spurgte om jeg havde været ved 
lordens Ende, og seet det Bierg, som Himlen dr ives omkring paa. Han 
havde ei selv været der; men havde hørt af andre, at den hvilede paa et høyt 
spids Bierg, hvorom den dreiede sig med alle Stiernerne, Soel og Maane" 
(Efterretn., s. 102, jf. 104). 8 Dagbogen s. 69; Klokkerhuk er sydspidsen af 
Arveprinsens Eyland i Diskobugten. 



2 3 6 VERDENS UNDERGANG HOS PRIMITIVE FOLK : NATURMOTIVER 

må jorden jo blive oversvømmet, men hvis himlens understøttelse 
brister, vil den selv falde1. 

Også i kristen sammenhæng bruger Eskimoerne sædvanlig dette 
udtryk, som er dem lettest tilgængeligt. 10A 1738 „Kom 2 fra 
Nouk igien, og spurte om det var nær til at Himmelen skulde 
falde ned, siden Solen og Maanen havde for faae Dage paa en­
gang været formørkede, som vare de Tegn, jeg havde sagt, der 
skulle gaa for den yderste Dag" (s. 83). 1737 2/T »En Grønlænder 
der samme steds [i Sandbugten] spurte mig, om det forholdt sig 
saa i Sandhed, som en Angekkok havde sagt for dem, nemlig: 
At en af Guds Tienere var kommen ned af Himmelen til vores 
Land, for at lade dem Viide, at Himmelen skulde snart falde 
ned" (s. 66). Da missionæren bebrejdede dem, at de ikke frygtede 
for Helvedes ild, lyder svaret: „jo sagde de: Vi frygter meget for 
dend, og at Himmelen skal falde ned. En Angekkok langt 
Nord sagde i Sommer at den stod paa Fald" (1739 u/9)-

1740 3h broderen til en nydøbt pige „klagede over eendeel 
af hans Landsmænd, at de af Spot havde bedet at Himmelen 
maa t te falde ned". 

Forst mod slutningen af Paul Egedes ophold tilegner de sig 
udtryk, der ndjere betegner de kristnes forestilling. Således siger 
1739 8/e en tyv og klamrebror, der er pågående mod den kristne 
missionær: „Naar skal Himmel og lord forgaae? Der er længe nok 
talt derom; men de staae endnu". 

b) Jorden kæntrer. Endvidere træffer man den forestilling, at 
jorden i gamle dage er kæntret om, således at de dalevende men­
nesker blev til underjordiske, og at den atter en gang i fremtiden skal 
kæntre. Det forsle kom på tale 1738 Vn, da en Eskimo med samt sin 
kajak nylig var sporløst forsvunden på havet; Angekukkerne med­
delte „at hånd var indtagen af Ingnersoit o: de store Ild-Trolde; thi 
saa kalde de Strandens eller Havets Folk og Indboere. Disse, sige 
de, har tilforne boet paa lorden, førend den store Floed overvoxte 
Verden, og da lorden kantrede omkring, kom det ned som 
tilforne vendte op ad". 

Den tilsvarende forestilling, at jorden også i fremtiden skal 
kæntre, blev pludselig levende ved det frygtelige uvejr, som indtraf 

1 Herved må dog huskes al det gronlandske ord for „luft" (silla), når det 
udvides til „den store luft" (sikarsoak), betyder „verden" (Efterr. 110). Udtryk­
kene „luften falder" og „verden falder" er da næppe skarpt adskilte. 



33. ESKIMOEnNF.: HIMLENS STYRTNING, JORDENS KÆNTRING 2 3 7 

nytårsdag 1739: „De tænkte ellers over alt, at Tiden var kommen 
paa hvilken Verden skulle forgaa, eller i det ringeste 
lorden kantre om. la det syntes , at l is-Biergene op i 
Landet begynte alt at larme og komme af sted. Allevegne 
hørtes Skade af dette Vejr, her i Bugten, paa Baader, Slæder og 
anden Bagage"1. 

c) Jorden brister. Kun svagt udviklet møder denne forestilling, 
der ikke skiller sig skarpt ud fra jordens kæntring. Da man straks 
efter en matroses død tog fat på at tømre hans ligkiste, faldt 
G ronlænderne i stærk forundring; „thi hos dem maa ingen tage 
sig noget for udi 5 Dage, at de ikke skal døe eller lorden 
revne" (27/s 1739). Frygten for at „lorden skal revne" optræder 
også i forbindelse med sol- eller måneformørkelse. 

d) Jorden oversvømmes. Vi har allerede ovenfor truffet den 
mytiske forestilling herom: De tror at der er et stort hav i himlen, 
hvoromkring de afdøde opslår deres telte, og som er fuldt af sæler 
og fisk, ligesom de omgivende marker med rensdyr; for havet er 
der en dæmning: når vandet strammer over dæmningen, da regner 
det på jorden, „men dersom Dæmningen bryder ud, da falder den 
heele Himmel ned". Mere tankeret vilde det jo hedde: da druknes 
hele jorden. 

Forestillingen om verdens undergang i hav, der i sig selv er 
ganske afvigende fra kristen lære, har dog blandt Eskimoerne været 
i stand til at optage kristne elementer i sig: 1738 26/a »Der jeg talte 
om de Dødes Opstandelse, sagde hånd, at have hørt: At naar alle 
Mennisker vare døde, da skulde en stor Floed overskylle 
lorden, og rense de Dødes Blod, og naar Bierge lord og 
Steene vare adskilte og splittede, og alting afvasket, da skulle en 
Vind blæse paa det altsammen, saa det skulle faa en deylig Skik­
kelse. De høye Klipper og Bierge skulle blive til et skiønt slet 
Land med mange Reens-Diur. Sælhundenes Been skulle og alle 
faae Liv igien. Hånd der oppe skal der efter blæse paa de døde 
Mennisker, paa Mændene 2 gange, og paa Qvinderne engang; Saa 

1 S. 102, jf. */* i Isefjorden: „Hvor jeg kom hen, talte de om det stormende 
Veir Nyt Aars Dag, hvilket de tænkte var en Begyndelse til Verdens Undergang. 
De havde og hørt, sagde de, at KONGENS Portrait, staaende i min Stue, skal have 
grædt nylig for det hårde Veir paakom". a/* Sstds.: „udi Gronne-Eylænderne. 
Der passerte intet, uden at de og talte om oftmelte stormende Veir, og tænkte 
at Dommedag var forhaanden'. Jf. "/& 1740 „et meget sterkt Veir af N. W. 
som gav Grønlænderne Anleedning at tænke Dommedag var nær" (s. 159). 



2 3 8 VERDENS UNDERGANG HOS PRIMITIVE FOLK : NATURMOTIVER 

skal de og blive levende. Men hånd deroppe som hånd talede om 
vidste hånd ikke at give mig videre Underretning om, end at han 
havde kun hørt saa af andre"1. Denne mægtige „hånd deroppe" 
er et for eskimoisk myteverden fremmed væsen2, og er sikkert kun 
de kristnes Gud så vidt som Eskimoerne var i stand til at opfatte 
ham; ligeledes er de dødes opstandelse og saligheden malt med 
eskimoagtige træk. Ganske mærkelig er ligheden mellem den eski­
moiske fortælling og skildringen i Voluspå: en i havet synkende 
og atter opdukkende jord, den halvt naturagtige halvt åndige sa-
lighedsverden, og den ledende hersker „fra oven" hvem ingen af 
beretningerne er i stand til at skildre nærmere. Men her er jo 
også fælles årsager: den folkelige forestilling om en vandflod er 
blandet med kristne forestillinger om fuldendelsen. 

Langt fyldigere er dog forestillingerne om en fortidig vand­
flod. Vi hørte nylig myten om havets • væsner, der „har tilforne 
boet paa lorden, førend den store Floed overvoxte Verden"; og 
der knyttedes hertil et skabelsessagn om hvorledes den tomme 
jord atter blev befolket: „En Mand (hvorfra hånd kom vidste hånd 
ikke) gik efter den store Floed, for sig self uden Mage", han havde 
kratskov i steden for skæg; med en tue på jorden avlede han en 
datter, som han ægtede og fra det par stammer jordens slægter 
(s. 96, jf. 158). 

En særlig rolle spiller herved de spor af fordums havbund, 
som findes oppe i landet. „En fremmed Grønlænder, da hånd 
hørte mig tale om Verdens Skabelse, sagde hånd sig at have hørt: 
at Himmelen i fordum Tid hviilede paa Biergenes Toppe; men 
siden at være opdraget til den Høyde fra lorden, som den nu er. 
Dette skeede, sagde hånd, der den store Floed voxte over den 
heele lord; Hvilket hånd saa velsom de andre hans Lands-Mænd 
sluttede af de smaa Skiel og andet af Havet, som Dynge-viis findes 
langt oppe i Landet" (s. 89, 12/i 1738). Flere Eskimoer nordfra 
bekræftede missionærens fortælling om Syndfloden med at der skulde 
være fundet hovedet eller knoglerne af en hval på et af de hojeste 
bjærge dær nord (s. 81. 131). 

1 S. 79. Fortællingen gentages Efterretn. s. 126 med den bemærkning: Denne 
mærkværdige Beretning har jeg ikke hørt af andre. 2 Både benævnelsen og 
handlingen afviger fra den Sillam (luften) eller Sillam-innua (luftens herre) som 
vredes ved overtrædelsen af religiøse forbud (Efterr. 110. 130. 132. jf. 154; jf. 
170 om de kristnes Gud). Nærmere herom nedenfor i § 37. 



33. ESKIMOERNE: HIMLENS STYRTNING, JORDENS KÆNTRING 2 3 9 

Således g6r den fortidige „store flod" sig ret stærkt gældende, 
medens den fremtidige er en mytisk og logisk slutning ud fra denne 
og fra andre givne forudsætninger. 

e) Solens og månens formorkelse. 13/i 1740 „Om Aftenen Klocken 
5 blev vort Besøg [o: den besøgende Eskimo] meget bange eftersom 
det skeede Formørkelse i Maanen, allermest da de saae den gandske 
formørket; thi de tænkte at Dommens-Dag var for haanden". [Næste 
dag] „Kom fleere som holt fore at Verdens Undergang var nær, 
baade for forrige Formørkelse, saa og fordi Solen ej endnu havde 
ladet sig til syne, endskiønt der dagligen har været klart Vejr 
siden den 9de da hun kan sees af Biergene". 30/i 1740 „De for-
taalte samptlig hvor bange de vare for sidste Formørkelse, og hafde 
efter gammel Skik tildækket deris Urin-Baller og skaaret Øret af 
en Hund; men som Hunden ikke vel uden Følelse kunde miste 
sine Ørne, saa gav det dem Haab om at Naturen ikke var nær 
Fordærvelsen; thi de siger saa: naar Besterne lader af at have 
Følelse, saa skal den store Lufft (saa kalder de Verden) 
forgaae . . . leg er og i denne Maaned ideligen bleven tilspurt af 
hvad Aarsag Solen ej endnu har givet Skin fra sig. hvilket er 
merkeligt nok, efterdi der dog daglig har været klart Vejr". „Den 
8te Kom Eendeel fra lise-Fiorden, som giorde sig dend Tanke at 
Verden skulde forgaae, siden Solen ikke skinner klart, og Havet 
var oprørt, her foruden havde de og seet Giæs flyve Norden efter, 
som er gandske usædvanlig paa denne Tid af Aaret". 

24/i 1739 „Om Aftenen Klokken 9 omtrent, var Formørkelse 
udi Maanen; Hvor over nogle Qvinder som var hos os, bleve heel 
bange, og tenkte at Verdens Undergang var for Haanden . . . . 
Der Formørkelsen nu var forbie, begyndte de indbyrdes at giekkes 
med deres galne Skikke, som de bruge naar Formørkelse er. En 
af dennem er denne: De tager fatt paa en Hund, helst en gammel, 
som de tenkker skal have meere Forstand end en ung, hannem 
kniber de i Øret eller og slaaer ham. Dersom hånd da er fø­
lesløs og ikke skriger, da er der Ulykke paa Færde, eller 
og lorden skal revne; thi sige de, begynder Sandt?, og Følelse 
først at forgaae Beesterne, saa kommer det nok siden til Menniskene. 
At Beesterne skal finde det først, holder de for er Aarsag, at deres 
Oprindelse er ældre end Menniskens, og derfor . . . indvortes begavet 
med Kundskab der om" (s. 101). 

Formørkelserne er dog så langt fra ene knyttede til verdens 



2 4 0 VERDENS UNDERGANG HOS PRIMITIVE FOLK : NATURMOTIVER 

undergang, Eskimoerne har ligesom så mange naturfolk en rædsel 
for at de påfører dem noget ondt. De venter, at under formor-
kelsen skal månens hunde pludselig stikke hovedet op af vandspande 
eller urinballer, og at man da vil dø af skræk. De tror at solen 
og månen under formorkelsen særlig er skadelige for deres eget 
kon (solen tænkes kvindelig, månen mandlig); — rigtignok mærker 
man i dagbogens samtaler og oplevelser intet til denne forskel. Men 
der er i Eskimoernes bevidsthed cjensynlig ret kort fra „stor ulykke" 
og „død" til at „jorden skal revne" eller „den store luft forgå". 

Naturligvis byder denne tro også en nær overgang til kristne 
forestillinger: „Den 16de [Januarius 1738] Besøgte os en fra Hval-
fisk-Eylændene. Han sagde: at han af sine Lands-Mænd havde 
hørt om Gud, og at Verden skulle forgaae; kunde derfor ikke, af 
Forskrekkelse, sove i mange Nætter . . . Ved Anledning af Solens 
indfaldende Formørkelse sagde hånd: leg haver hørt af mine Med-
Mennisker (Grønlænderne kalder sig allene Mennisker) at dersom 
Solen blev gandske formørket, da skulde de Døde udgaae af deres 
Graver levende" (s. 75). 

Her g6r sig en egen forskel gældende. Troen på solens for­
mørkelse som hidførende verdens undergang optræder kun i kristen 
sammenhæng. Den rent eskimoiske rædsel for undergang knytter 
sig stadig til måneformørkelser i den tid hvor solen ikke er synlig. 
Formodenlig har man i denne morke tid været særlig stemt til 
rædsel; og månens formorkelse, der er så meget synligere end 
solens, har da måttet gore et særlig overvældende indtryk. I det 
hele spiller månen en langt storre rolle i Eskimoernes mytiske be­
vidsthed end solen; dens formorkelse opfattes som om den forlader 
sin plads på himmelen for at gribe straffende eller ødelæggende 
ind i menneskelivet. — 

Alt i alt afviger det billede af Eskimoernes verdensundergang) 

som møder i de tidligste missionærberetninger, stærkt fra de kristne 
forestillinger. Selv når de vil tale om kristne forestillinger, over­
sætter de dem i deres egen tankeverden. Forst under de sidste 
år af Egedes ophold i Diskobugten begynder en genklang af den 
kristne forkyndelse svagt at komme til udtryk. Disse hjemlige træk 
af undergang omtales som kendte af Eskimoerne forend missionæ­
rerne kom til dem. De er indvævede i deres hjemlige mytiske 
forestillinger; og de er sammensatte af landets egne naturmotiver. 



33. ESKIMOERNE: HIMLENS STYRTNING, JORDENS KÆNTRING 2 4 1 

Den store mytiske drivkraft er landets vældige natur, som 
lader ismasser briste i bjærge og styrte sig i dybet. Vi har 
udtrykkelig vidnesbyrd om at såvel troen på den bris tende 
himmelstøt te som på jo rdens kæntr ing vaktes til live under 
disse frygtelige dron; ved et tredje motiv, at jorden revner, 
turde — efter dets art — den samme drivkraft være afgorende. 
Ved siden deraf optræder morket som den store medvirkende driv­
kraft. Den giver sig mest umiddelbart udslag i troen på at for-
morkelsen virker verdens undergang; men dette er det svagest 
udviklede af ragnarok-motiverne. Langt vigtigere er det at alle 
motiverne ved deres faktiske forekomst overvejende står i sammen­
hæng med vintermørket; dette synes at være ikke lidt af en sjæle­
lig forudsætning for denne mytedannelse. 

Mindst afhængig af naturforholdene er vandfloden. Men 
Grønlænderne var dog ingenlunde ukendte med havets indbrud, 
der ødelagde deres både og boliger og truede deres liv. 

Endvidere har flere af motiverne fået en hojst bestemt mytisk 
u d f o r m n i n g: himmelstøtten, himmeldæmningen, jordens kæntring; 
eller rettere: der har ligget mytiske motiver rede, som når man 
tænkte dem igennem førte til en verdens-undergang. I ett tilfælde 
bygger sagnet blot på en mytisk tanke om verdens tilstand: him­
melstøtten1; i vandfloden bygges både på en tilstand (himmelhavet) 
og en sagnbegivenhed (den tidligere storflod), i jordens kæntring 
alene på sagnbegivenheden; men overalt var der forudsætning i 
hjemlig myte sammen med natur indtryk. 

Der kan næppe tvivles om at den kristne missionærs forkyn­
delse har sat pres på forestillingerne om verdens undergang; men 
han kan ikke slet og ret have fremkaldt dem af intet. Allerede 
ydre kendetegn gor dette sandsynligt. Da den 26-årige Paul Egede 
1734 landede i Diskobugten, var der aldrig for blevet præket for 
denne egns befolkning, eller nogen evropæisk bosættelse havde 
eksisteret; han havde i 6 år været borte fra Gronland og måtte 
have nogen tid for han kom i lag med befolkningen. At det hele 
eskimoiske ragnarok skulde være skabt ud fra hans prækener i 
disse få år synes en umulighed, og forestillingernes hojere alder og 
videre udbredelse bevidnes udtrykkelig af ham. Den eneste mulighed 

1 Ti det vil vel være altfor konstrueret at inddrage den tro, at himlen 
oprindelig har hvilet pa jordens tjælde, til at tilhøre samme system som spå­
dommen om at den i fremtiden skal falde. 

Danske Studier. 1913. 10 



2 4 2 VERDENS UNDERGANG HOS PRIMITIVE FOLK : NATURMOTIVER 

for kristent udspring er da at udgangspunktet ikke er Diskobugten, 
men det 100 mil sydligere Godthåb, i hans far Hans Egedes tid. 
1721 var han landet i Gronland, men det varede længere tid inden 
han kunde tilegne sig sproget, 1724 holdt han sin ffirste præken 
på gronlandsk, 1729 begyndte han at døbe i storre omfang, 1736 
trak han sig tilbage efter længe at have kæmpet med sorger og 
nedbrudt helbred. Grønlænderne anså ham for en stor Angekok, 
og de viste sig villige til at lægge sig til at sove og opstå med 
påkaldelse af Jesu navn; men udvekslingen af tanker mellem ham 
og befolkningen synes længe at have været vanskelig; i fortrolighed 
med de indfødtes sprog og tankegang overgik sonnen ham langt. 
Der synes da vanskelig at være bleven tid til en så omfattende 
mytedannelse i rent hjemlig ånd, at alle disse forestillinger skulde 
have vundet indgang på det fjærne Disko. 

Men mere end dette vejer myternes indre karakter: deres over­
ensstemmelse med natur og myteverden hos Eskimoerne, og deres 
n6je overensstemmelse med de primitive folkeslags ragnarok i det 
hele. Et vægtigt vidnesbyrd er også den oftere omtalte prøve med 
at skære øret af en hund under formorkelsen, for at se om den 
allerede er lammet på sine sanser; uden forestillingen om en almen 
undergang kunde den vanskelig tænkes. 

Eskimoernes ragnarok har intet motiv, som ubetinget er dets 
særeje; snarere kunde man kalde det en ideel repræsentant for 
ragnarokstankerne hos primitive folk med stærke naturindtryk. 
Himlens „falden ned" møder i lige så udpræget form hos de aller­
ældste Kelter og antydes mangesteds. Den ejendommelige „kæn­
tring" af jorden er den, vi skal lære at kende på Andamanøerne. 
Den bristende støtte er vidt udbredt motiv. Formørkelsernes rolle, 
som ragnaroksmotiv af lavere rang, er ligeledes den almindelige. 
Kærnen og drivkraften er de styrtende is- og fjældmasser, der 
spiller samme rolle her, som jordskælvene g6r i de tropiske egne. 

34. Andamanøerne: jordens kæntring. 

På Andamanøerne, langt ud i det indiske hav, har man en 
forestilling om verdens undergang, helt afvigende fra de verdens-
brande og verdensdrukninger som buddhismen har spredt ud over 
en slor del af Asien, — og af langt mere enkelt bygning. 

Man tænker sig verden (o: Andamanøerne) flad og hvilende 
på et mægtigt palmetræ, som kaldes bårata og står midt i en 



34. ANDAMANØERNK: JORDENS KÆNTRING 243 

kratskov, omfattende hele det underjordiske rige. Denne jungelskov, 
chåitån (dødsriget) er et morkt sted. En bro (Pidga-lår-chåuga) 
af rør strækker sig fra jorden til himlen og holder jorden på dens 
plads. Jordskælv stammer fra de afdødes forsøg på at ryste palme­
træet, så at broen brister og jorden væltes fra sin plads. Dog 
ryster de aldrig jorden i den tSrre årstid; ti da vilde jorden ramle 
ned i støv over hovedet på dem; de ryster den kun under eller 
nær efter regntid, når de kan vælte jorden over som samlet masse. 
Men engang vil der, på (himmelguden) Puluga's bud ske et stort 
jordskælv, og da vil jorden kæntre, så alle mennesker dør og de 
afdøde indtager deres plads på oversiden1. 

Man mærker, hvor noje hele dette ragnarok hænger sammen 
med Andamanernes stedlige forhold: de ret små øer ude i havet, 
og de jordskælv der hjemsøger disse tropiske egne. 

De enkelte træk svarer til hvad vi har mødt andensteds hos 
primitive folk. Jordens kæntring traf vi nylig hos Eskimoerne. 
Jordstøtten minder om himmelstøtten hos dem og flere folkeslag. 
De afdødes forhold til jordens kæntring minder om den eskimoiske 
forestilling, at de underjordiske har boet på jordens overflade inden 
den kæntrede. 

Kun et eneste træk er mistænkeligt: den himmelgud på hvis 
bud den hele katastrofe skulde indtræde; det kunde let stamme 
fra en hojere religion, og mest fra den indiske hvor bevidstheden 
om guden som ødelæggeren er så stærk. Men denne himmelguds 
deltagelse i undergangen er slet ikke mytisk udformet; og han er 
tillige overflødig: det er dødningerne der stadig rokker ved palmen, 
og engang — må man da vente — bliver de stærke nok til at 
ryste jorden om2. 

Altså et meget enkelt, naturfødt ragnarok, hvis egenlige my­
tiske handling blot er en primitiv tolkning af naturfænomenet. 

35. Indianerne: hovedmotiver sammenstyrtning og verdensbrand. 

En hel række af Amerikas gamle folkestammer, mest de der 
har nået en vis grad af kultur, har udviklet ret kraftige forestil­
linger om en kommende verdensundergang. 

1 E. H. Man, On the aboriginal inhabitants of the Andaman Islands (Journal 
of the Anthropological Institution of Great Britain, XII, 1883) s. 161. 154. 163. 

'* Om formentlig indflydelse fra hojere religion (jødisk-kristelig) på Anda-
manøernes myteverden, se VVundt, Elemente der vQlkerpsychologie (1912) 79 f. 

16* 



2 4 4 VERDENS UNDERGANG HOS PRIMITIVE FOLK : NATURMOTIVER 

Peru. „Disse folk sagde, at verden skulde ende, og denne be­
givenhed skulde efter nogles beretning begynde med en stor torke 
og solens og månens forsvinding, efter andre med at månen faldt 
ned på jorden. Derfor blev de, når en formorkelse indtrådte, 
grebne af rædsel og skreg og råbte op til himlen"1. Deres ar-
mauter (vismænd), hedder det, lærte dem at solen vilde for stedse 
hylles i morke; jord, måne og stjærner vilde forgå i brand for 
evigt (eller en torke få alt til at omkomme, eller månen styrte 
ned „o: vandene drukne jorden")2. 

Disse motiver svarer til landets to r re og vulkanske natur. 
„Kystbæltet er et regnfattigt solsvedent land med steppe- og Orkenkarakter. 
1 nogen afstand fra kysten breder sig hoje flader dækkede med hvidligt 
flyvesand, som af vinden hobes op til mægtige klitter". „Oaser findes 
overalt hvor et vandløb haster ned fra bjærgene, og så langt overrislingen 
når breder sig plantedækkets gronne striber". „Jordskælv er meget 
hyppige og bemærkes endogså af skibe der nærmer sig kysten" (mange 
årstal for ødelæggende jordskælv). „Højsletterne mellem Gordilliererne, 
de såkaldte Punas, er et efterårsagtigt menneskefjendsk land, vide græs­
stepper med gullige og morke farver. Når der findes flere storre byer, 
er det minedriftens skyld, og udenfor stæderne er befolkningen fåtallig 
og spredt". „I Lima kan der hengå flere år uden et betydeligt regnfald. 
Et par lyn og et enkelt tordenbrag, hvortil uvejret næsten altid indskrænker 
sig, er en så ualmindelig begivenhed at den bringer befolkningen i vild 
forfærdelse... I sommerhalvåret, fra november til maj, stråler solen fra 
en stedse skyfri himmel, medens den i vintertiden er skjult af tæt tåge, 
garrun, der dækker hele kystlandet indtil 450 m.'s hojde og i det hojeste 
letter nogle timer midt på dagen". „Over punaerne jager i alle årets 
måneder kolde sønden- og vestenvinde"; i den tynde luft mattes menne­
sker og dyr, honsene lægger ikke æg, kattekillinger dør, og børn dør 
unge eller har sansemangler; skove mangler aldeles og de enligstående 
træer er forkrøblede; de stive græstuer giver punaen dens triste ensfor­
mighed; selv i de frugtbare dale i punaen (sierras) er skovvækst en 
sjældenhed. (Salmonsens konversationsleksikon). 

Vi har i denne naturskildring alle de væsenlige momenter til det 
peruske ragnarok: den umådelige torke, den voldsomme verdens-
rystning og endogså solens langvarige formorkning. Derimod 
ingen forudsætninger f. eks. for verdensbrand eller vandflod. — Som 
modsætning kan man nævne de indfødte i Brasiliens urskove, hvis sagn 
er fulde af i alt fald fortidige ødelæggelser ved ild. 

Sierra Nevada. Fortællingen fra disse af jordskælv hjemsøgte 

1 Velasco, Histoire du royaume de Quito (Voyages relations et mémoires 
de la déeouverte de l'Amérique, XVIII, Paris 1840) I 105 (< Gomara). 

s Brinton, Mytbs of the New World 2235(< Velasco, og „Navarrete, Viages 
III 444«). 



35. INDIANERNE: HOVEDMOTIVER SAMMENSTYRTNING OG VERDENSBRAND 245 

bjærgegne tor have krav på at gengives i sin helhed. „De ind­
fødte ved Tahoe-søen henfører dens oprindelse til en stor natur­
omvæltning. Engang, siger de, ejede deres stamme hele jorden, 
var stærk, talrig og rig; men så kom der et folk stærkere end de, 
slog dem og undertvang dem. Da sendte den Store Ånd en bølge 
fra havet, som opslugte begge folk på nogle få nær. Da pålagde 
fogederne dem der var tilbage at rejse et stort tempel som tilflugts­
sted mod en fremtidig flodbølge, og på templets top dyrkede de 
en sojle af stedsebrændende ild. Kun en halv måned derefter blev 
landet hjemsøgt af jordskælv og torden; landets herrer tog tilflugt 
til deres store tårn. De undertrykte flygtede til Humboldt-floden, 
slap i kanoer og stred for livet mod alt det frygtelige de så: jorden 
gik som en oprørt sø og udslyngede ild, rog og aske. Luerne 
nåede himlen og smæltede mange stjærner, så de regnede ned som 
smæltet malm; således opstod guldet som de hvide mænd søger. 
Herved blev Nevadabjærget væltet frem af jordens skød; men tårnet 
sank, så kun kuplen rager op over Tahoe-søen. Dets beboere 
klyngede sig til kuplen, men den Store Ånd gik i sin vrede på 
vandene og greb voldsherskerne en efter en og kastede dem ind i 
afkrogene af en stor hule på østsiden af søen, som kaldes Ånde­
hulen den dag i dag, hvor vandet stængte dem inde. Dær må de 
blive, indtil en sidste stor vulkansk brand, der skal over­
svømme hele jorden, a t te r sætter dem fri. Nede fra deres 
fængsel kan man endnu høre dem klage og jamre, når sneen 
smælter og vandet stiger i søen"1. 

Det interessante er her, at vi i alle enkeltheder kan iagttage, 
både hvorledes de stærke vulkanske indtryk virker sagndannelse, 
og hvorledes der hånd i hånd med de fyldigere fortids-omvæltninger 
opstår mindre udførte spådomme om den kommende ødelæggelse. 

Meksikanernes ragnarokforestillinger knyttede sig til deres ind­
deling af tiden i perioder på 53 år. Slutningen af hver sådan års-
cyklus imødeså de med stor ængstelse, da de frygtede at verden 
skulde forgå. I fortvivlelse ødelagde man klæder og bohave, knuste 
gudebillederne og udslukte al ild i templerne. Den sidste aften 
drog præsterne ud til et bjærg nærved byen, og når plejaderne 

1 Bancroft, The native races of the Pacific states, III (1875) 89 f. — Jf. 
Ragn. I 194: Arhuacostammen på Nevadabjærgene tror at hvis det lykkes trolden 
at opæde månen, „da vil hele verden gå til grunde'; stds.: i Guatemala solens 
og månens kamp, der kan hidføre verdens og menneskeslægtens ende. 



2 4 6 VERDENS UNDERGANG HOS PRIMITIVE EOLK I NATURMOTIVER 

havde nået deres hojdepunkt, blev den ny ild tændt med en dreje­
stok og ved løbere med fakler spredt overalt i landet1. 

Lignende forestillinger næredes, dog uden tilsætning af tids­
regning og derfor vagere i sit begreb som verdensundergang, af 
Nordamerikas skov- og prær i - Indianere (Algonkinerne og 
Irokeserne). Ildens fest, hvor den gamle ild sluktes og en ny 
tændtes ved gnidning, var den største fest af alle; ti ilden opfat­
tedes som selve lyset og livskraften. „Undertiden blev der ved­
ligeholdt en evig ild, og det betragtedes som tegn på ulykke — 
som forbud om verdens undergang og menneskeslægtens ødelæg­
gelse — hvis den blev udslukt. Irokeserne sagde, at ,når ilden 
ved Onondaga går ud, vil vi ikke længere være et folk'2." 

Endnu skarpere møder ragnarokmotivet i en fortælling fra 
Algonkinerne: „[Skaberen] Manabozho tros endnu at leve på en 
umådelig isflage i Polhavet; vi er bange at de hvide engang vil 
opdage hans skjul og fordrive ham. Da er verdens ende for hånden; 
ti så snar t han igen sætter sin fod på jorden , vil den 
blusse og hvert levende væsen omkomme i luerne"3 . 

Det kunde synes at dette sidste var en genklang af kristne 
domrnedagsforestillinger (verdensbrand og Herrens genkomst, se 
næste §); men sagndannelsen svarer dog til den store rolle som 
skaberherrens genkomst spiller rundt om i de indianske sagn. Og 
en verdensbrand kan mindst af alt undre i disse egne, hvor jordens 
frygteligste skovbrande og steppebrande indtræffer. — 

Som baggrund eller undergrund for forestillingerne om verdens 
undergang må vi betragte en tro der findes udbredt hos mange 
Indianerstammer, i Nord- og Sydamerika: deres egen folkestammes 
nære undergang. Brinton nævner som sådant eksempel Vineba-
goerne, der skal gå til grunde i 13de slægtled; de ti er allerede 
gået til ende. „Få stammer mangler sådanne forudanelser. Chi-
kasawerne, Mandanerne i Missouri, Puebloerne i Ny-Mexico, Mny-
skaerne i Bogota, Botokuderne i Brasilien, Araukanerne i Kile siges, 
af vidnesbyrd der ikke giver rum for tvivl, at have haft sådanne 
spådomme fra umindelige tider" *. Her er en rent sjælelig ragnaroks-
stemning, som ikke er mindre værd at agte på end naturindtrykkene. 

Indianernes ragnarok omfatter en overordenlig stor kres af 
1 Bahnson, Etnografien I 419; Brinton, Myths s234—5. 2 Bahnson, Et­

nografien I 321. s Schoolcraft, Indian tribes 1 319. 4 Brinton, Myths s236. 



35. INDIANERNE : HOVEDMOTIVER SAMMENSTYRTNING OG VERDENSBRAND 2 4 7 

naturmotiver. Når man ser bort fra usikkerheden i vandflodens 
tilstedeværelse (samt undtager fimbulvinteren), har man alle arter. 
Tilsyneladende i et broget virvar. I virkeligheden dog med en vis 
stedlig samhørighed. Solens formorkning eller slugning kan vi følge 
fra Peru gennem Mellemamerika (Guatemala) til Fristaternes prærier. 
Verdensstyrtningen i de stærke jordskælvsegne (Peru, Sierra Nevada). 
Et almindeligt begreb om verdens undergang i Guatemala, Mexiko og 
hos Præriindianerne, for de flestes vedkommende hængende sammen 
med den hellige ilds bevarelse. Verdensbranden alene i Fristaterne. 

Derimod savnes der mytisk udformning og overhovedet vidt­
rækkende tanker om sagen. Helligildens bevarelse er eneste særlige 
kampmiddel imod ødelæggelsen, og den logiske sammenhæng mellem 
de to ting er ikke videre fremtrædende (helligilden er bedre egnet til 
at bevare stammen end verden). Det eneste forsøg på mytisk ud­
formning er skaberheroens genkomst (hos Algonkinerne) og her får 
vi hverken at vide, hvorfor hans komme skal have verdensbranden 
til følge, eller hvad hans hensigt med den er. Man mærker i In­
dianernes ragnarokforestillinger det der i det hele særtegner deres 
mytedannelse og sagnfortælling: den vågne natursands, den altid ar­
bejdende fantasi, men usikkerhed i fortællingens sammenhæng, svag­
hed i tilløbene til sagnets plastik, og afhængighed af uforståede re­
ligiøse skikke. Men netop fordi de så lidt kommer videre, er deres 
anvendelse af naturmotiverne des værdifuldere et æmne for iagttagelse. 

VII. TILBAGERLIK PA VERDENS UNDERGANG. 

36. Naturmotiver. 

To tanker har den indgående syslen med forestillingerne om 
verdens undergang stadig bragt frem for os: deres ævne til at brede 
sig fra folk til folk, og deres afhængighed af stedlige naturforhold. 
To tanker der modsiger — o: som i livets virkelige gang udfylder 
— hinanden. 

Derimod er tanker, der spiller en stor rolle i videnskabens 
gængse behandling af æmnet, nødvendig trådte mere i baggrunden. 
Verdensundergangens ret til at betragtes som rent national arv er 
derved bleven mildest talt usikker; og verdensundergangen optræder 
ingenlunde blot som resultat af en hojere religiøs udvikling. Selv 
om den til sine tider kan slå følge med trangen til at virkeliggore 
idealer af guddommelig ledelse og etisk fuldkommenhed. 



248 TILBAGEBLIK PÅ VERDENS UNDERGANG 

Hvad der falder i ojnene er den store mængde af tilfælde hvor 
verdensundergangen optræder som et fænomen i og for sig, en til­
intetgørelse af menneskeheden eller af hele den synlige verden, — 
uden at guddommelig styrelse spiller en rolle enten som hindrende 
den eller fremkaldende den. Således i eskimoisk; til dels indiansk; 
tartarisk-estnisk-sydrussisk. 

Andre steder forkyndes en guddomsvilje som årsag til tilintet­
gørelsen. Men denne guddom er så unødvendigt et led i handlingen 
(Kavkasus, Andamanøerne) eller så filosofisk-abstrakt (Indien) at 
det må være den yngre systematisering af et motiv der egenlig 
hviler i sin egen styrke. 

Men hvad der taler ikke mindre stærkt imod at tage de hojere 
religiøse begreber som udgangspunkt, er at det er langt lettere at 
ordne stoffet sammen, når man kun tager hensyn til den rent 
handlingsmæssige grundkarakter. 

Ved at betragte de episke forestillinger, ganske bortset fra den 
mytiske eller religiøse forestillingskres en del af dem tilhører, får 
man oje for at de — ligesom så mangfoldige andre sagnforestil-
linger — har deres særhistorie. Det viser sig, at en mængde i 
indhold samstemmende forestillinger også i stedligt område slutter 
sig til hinanden (og at en vis tidsenhed imellem dem også lader 
sig godtgore, — for så vidt vi overhovedet har tidsholdepunkter 
for deres forekomst). 

Vi ser andre forestillinger møde igen på vidt adskilte steder, 
men på hvert stedbundne til naturindtryk. Samme ydre årsag må 
rundt om på jorden have frembragt ensartet tankegang; dog uden 
de skarpe overensstemmelser i enkeltheder som kendetegner van­
dring af det færdige sagn. 

Udenfor de store samlede ragnaroksforestillinger — de indiske, 
de persiske, de kristne (med alle de mytiske forestillinger der i 
tidens løb er afledt derfra og knyttet dertil) og de nordiske (samt 
de mere usikre keltiske) har vi rundt omkring mere enkelte 
forestillinger om verdens undergang. Det er disse sidste som — 
i kraft af selve deres enkelthed — mælder sig som det naturlige 
grundlag for bestemmelsen af „ragnaroks" udvikling. Men for 
øvrigt findes jo de samme forestillinger som led i de storre, sam­
mensatte verdensundergange, og disse led bor da betragtes i sam­
menhæng med de tilsvarende frimotiver. 



36. NATURMOTIVER 249 

Rundt om hos folkeslagene møder vi tanken om en stor 
ødelæggende kraft, hvis indgriben er afslutning på menneske­
hedens og det til den knyttede liv. Kraften kan opfattes 1) som 
rent fysisk (vandflod, sammenstyrtning, brand), eller 2) som mytisk 
(levende væsen) men knyttet til et naturfænomen, eller 3) som 
rent mytisk. 

Det viser sig imidlertid at disse skillelinjer — som for vor 
videnskabelige systematik synes klare nok — ikke indeholder helt 
dybtgående modsætninger. 

Den rent mytiske verdensødelægger er sjælden udenfor de 
mytologiske systemer: kun en eneste gruppe, det bundne rovdyr. 
Men det eller de bjærggemte rovdyr hører — efter art og område — 
så nær sammen med Kavkasusjætten og Demavendslangen, at det 
ikke kan løsrives fra dem; det må anses for et jordskælvsuhyre, 
der på sin vandring har tabt naturmotivet. 

Indenfor den mere sammensatte verdensundergang kan vi se 
det samme i kristenhedens „gamle slange" og dens afløser, den 
bundne Satan (og i „dyret fra jorden" i forhold til de folkemytiske 
jordskælvsokser). 

Vi har da ingen grund til at opfatte dissse naturløse uhyrer 
som en oprindelig gruppe, men kun som en afledt. Vi har da 
kun to grupper til udgangspunkt: de naturfysiske og de natur­
mytiske; og selv de er ikke skarpt skilte ad: dødninger der prøver 
at kæntre jorden er således en svag udvikling i mytisk retning af 
det gængse jordskælvsmotiv. I stedet for at lægge denne deling 
til grund vil vi derfor holde os til de enkelte naturmotiver, og 
samlet granske deres fysiske og mytiske karakter. 

1. Himlens neds tyr tn ing , kendt på to forskellige områder, 
et eskimoisk og et evropæisk med lav kultur (Kelterne i 4de årh. 
f. Kr., Lapperne). Motivet kan dukke op hvorsomhelst; vilkåret er 
jo blot at menneskene opfatter himlen som en fast hvælving del­
er udsat for at styrte sammen. 

I sammenhæng med den optræder troen på en usynlig ver-
densstøtte der holder himlen oppe: 1) eskimoisk, 2) i nordevro-
pæisk hvor der rejses en jordisk gudestøtte, der betegnes som 
„verdensstøtte" (lapp. maylmen-støtte, oldsaks. irminsitl), hvis ind-
gnidning med offerblod virker verdens opretholdelse. 

Tillige møder forestillingen om en „verdensnagle" hvorved 



250 TILBAGEBLIK PÅ VERDENS UNDERGANG 

himlen holdes på sin plads, i lappisk polarstjærnen med udtrykkelig 
fremhæven af at dens udriveise medfører verdens sammenstyrtning. 
I nordisk kendes en veraldarnagli, uden at vi véd nærmere om 
dens art; måske identisk med den reginnagli (guddomsmagtens 
nagle) der var indslået i helligstøtten. 

Indenfor den keltiske og den gotiske folkeæt er dette den 
ældste form for „ragnarok" vi kan eftervise. Den synes overhovedet 
indskrænket til lav kultur. 

I de mere udviklede verdensundergange indgår himlens brist­
ning kun som underordnet træk og uden umiddelbart at hidføre 
menneskehedens undergang: „himlen kløves" i Voluspå. I kunst­
digtning er det blot et poetisk billede, eller endog genstand for 
skæmt. 

2. Solens formørkelse (I § 5) opfattes af en mængde af 
verdens folkeslag således at et vilddyr er i færd med at æde solen, 
og på samme måde med månen. På mangfoldige steder opfattes 
det som en storste ulykke, og man søger ved alskens midler at 
skræmme uhyret bort. Hos Indianerstammer i Nord- og Mellem­
amerika er man sig tydeligst bevidst at »hvis" det lykkes, „vil 
verden gå til grunde og alle mennesker uddø«. Hos Littuer og 
Sydtyske har vi bevidstheden om at det vil ske og verdens ende 
derved indtræde. 

Hvor tidlig en sådan forventning, eller blot en fuldt bevidst mulighed 
for verdens tilintetgorelse herved, har været til stede, lader sig ikke sige 
med nogen afgorende sandsynlighed. Langt snarere kan man nå et be­
stemt resultat med hensyn til den afgorende forestilling: det solædende 
uhyre. Lasch (der har skrevet en grundig afhandling om formørkelsen 
i folketro) henfører den til en ret tidlig tid i menneskehedens historie: 
Fælles for så at sige hele menneskeheden er det at opfatte formorkelsen 
således at himmellegemet er sygt eller døende og derfor har mistet sit 
skin; det næste udviklingstrin, som mange folkeslag uafhængig af hinanden 
har nået, er at opfatte himmellegemet som sønderrevet eller slugt af et 
uhyre eller rovdyr, og dette svarer ganske til den tvedelte grundopfattelse 
i mange lavere religioner. Dog synes det mig, at dette opstiller altfor 
mange forudsætninger for så simpelt et motiv. Når den sydamerikanske 
Indianer med allerlaveste kultur siger at „jaguaren har ædt solen", og 
når Finnen siger „månen ædes1" (ikke om dens formorkelse, men om 
dens regelmæssige aftagen), da er det det billede, eller vel rettere kun 
det ord, hvormed en vild beskriver selve det himmelfænomen der fore­
går for hans ojne; han behøver for at anvende et sådant ord ikke at 
have klaret ud for sig, om det synlige himmellegeme er en bold, eller 
måske et løbende dyr, eller et kørende eller ridende menneske. Denne 



36. NATURMOTIVER 251 

meget enkelte sproglige eller mytiske forestilling kan siden tage farve 
efter de almindelige begreber. Solen kan opfattes som et levende væsen 
der kæmper for sit liv; og på et senere trin kan både sol og uhyre 
ordnes ind blandt menneskenes hjælpere og fjender; —• og hvis frygten 
for det ondes sejr fastholdes, da når vi til et ragnarok. 

Endelig har vi den nordiske (både edda-mytiske og gængs-
folkelige) forestilling om de to ulve der løber nærved solen, og 
hvoraf den ene ved verdens ende skal opsluge solen. Her drejer 
det sig dog om et andet naturfænomen (bisolene), og vi véd ikke 
helt tydelig om solformørkelsen har været blandet ind i ragnaroks-
forestillingerne1. Men at den nordiske opfattelse er et sideskud 
af den sædvanlige, blot med andet naturmotiv skudt i forgrunden, 
derom er ingen tvivl. 

Nordisk alene har den videre udformning af ragnarokmotivet 
iil en hel handlingsgang. I Vavthrudnesmål møder det med to til­
øgede tanker: 1) solens opslugning står i forbindelse med indtræ­
delsen af en fimbulvinter, og dennes bortsvind atter med en ny 
sols tilstedekomsl, 2) en „genfødelse i efterkommerne", idet solen 
for sin død har født en datter der efter fimbulvinterens ophør skal 
vandre de samme baner som hun. Men disse to motiver, fimbul­
vinter og genfødelse, er ojensynlig lånte fra andre ragnarokfore­
stillinger. — 

I det hele er der, også hos de folkeslag der opfatter formor-
kelsen som en solædning, en ret ubestemt følelse af stor ulykke. 
Lignende også hos Gronlænderne ved måneformorkelsen, der (på 
grund af deres lange vinternat) spiller samme rolle som solfor­
mørkelsen andensteds; de tror at månens hunde da færdes på 
jorden og gor ulykker, men deres ragnarokforestilling ved formør­
kelsen er den hos dem sædvanlige: at himlen da vil falde ned 
(§ 33 jf. 35). 

Også en mere fysisk formørkelse møder ved verdens undergang. 
Stærkest hos Peruanerne: „Verdens ende skulde efter nogles be­
retning begynde med en stor tflrke og solens og månens forsvinding, 
efter andre med at månen faldt ned på jorden" osv. (§ 35). Sol­
formørkelsen danner her kun den faktiske indledning til at hele 
naturen kommer af lave. Endnu stærkere hos Lapperne: under 
sol-eller måneformørkelse lover Lapperne offer til „verdenslederen"; 

1 Vspå: „MOrkt bliver solskin somrene derefter" lige efter omtalen af 
solulven. 



252 TILBAGEBLIK PÅ VERDENS UNDERGANG 

det synes at være af samme art som det store årlige: der ofres 
ham en ren og dens blod smores på helligstedets „verdensstøtte" 
for at hjælpe til verdens opretholdelse (§ 32). 

Har vi dette præg af forvarsel eller indledning i de primitive 
mytologier, gor det sig endnu stærkere gældende i de mere udviklede 
religioner. „I skal se tegn i sol og måne!" hedder det i Jesu taler. 
Og i tilslutning dertil er der indenfor kristenheden en lang række 
oplevelser af formørkelsens betydning som forvarsel for dommedag. 
Stærkest er de vel dog i bredere lag forholdsvis nær efter kristen­
dommens indførelse: under Otto I's felttog i Kalabrien blev hæren 
i den grad „greben af utrolig rædsel" over en solformørkelse, at 
den troede „dommedag var kommen", og hver gemte sig som han 
kunde bedst1. I mere kirkelige krese dvæler man stærkere ved 
hjemsøgelser af krig og ved moralsk ødelæggelse som forvarsler. 

Svagest er solformørkelserne i indisk verdensundergang. Det 
hedder en enkelt gang at Rahu (soltrolden) til uregelmæssige 
tider angriber solen (ovenfor s. 221); ti man troede jo at verdens 
ende kom ved en øgning, ikke ved en svækkelse af solens varme­
styrke. 

Når solformørkelsen ikke kom til at spille storre rolle som 
egenligt ragnaroksmotiv, var det vel fordi naturunderlaget herfor 
bristede i menneskenes bevidsthed. De gamle Meksikaneres billed-
skrift viser, at de har opfattet formørkelsen astronomisk rigtig, 
men i offerskikke forekommer den med mytisk iklædning; hos In­
dere og Kinesere véd de mere dannede rede på formørkelsens 
ufarlighed, medens almuen larmer for at drive den onde drage 
bort fra solen. Med andre ord folkeslagene når et kulturtrin hvor 
de ikke skræmmes af fænomenet; myten træder da i baggrunden 
eller synker ned til almuetro. Når Nordboerne har kunnet bevare 
solens opædning som væsenligt ragnarokmotiv, er det sket ved at 
løsne den fra formørkelsen — lægge vægten på et andet naturmotiv 
— og flytte solens „ædning" helt ud i fremtiden. 

Alt i alt må man sige, at solformørkelserne har spillet stor 
rolle ved at fremkalde ragnarok-stemning, kun svagere ved ud­
formningen af de bestemte optrin. Nordisk, den eneste riglige kres 
af ragnaroksagn hvor dette motiv havde en bestemt plads, afløste 

1 Wadstein, Die eschatologische ideengruppe s. 9. Jf. rædselen ved solfor-
morkelsen 989 (Ragn. I 195). Om indtryk ved himmelfænomener se Schutz, 
Hofiches leben zur zeit der minnesanger I2 127—40. II 491. 



36. NATURMOTIVER 253 

formørkelsen med „bisolene", — der også hos nærboende folk blev 
betragtede som bærere af ødelæggelsesforestillinger. Overhovedet 
er enhver uregelmæssighed ved solens gang i stand til at vække 
forestilling om noget ildevarslende (oplevelser af den art kan ske 
hvorsomhelst den dag idag), — formodenlig netop fordi den afviger 
fra den lovmæssighed der ellers udmærker solens daglige færd. 

3. Stjærners nedstyr tning viser sig rundt om i ragna-
roksforestillingerne; men aldrig som eneste led, aldrig i én fast 
form fra folk til folk. 

Polarstjærnen rammes af en pil, hvorved himmelhvælvingen 
brister (lappisk). 

En styrtende komet tænder jorden i brand (persisk, med ud­
løber i sen indisk og svagere i jødiske Sibylliner og i Joh. Åben­
baring). 

Månen styrter ned på jorden som begyndelse l II verdens un­
dergang (Peru), ifølge en enkelt kilde skal det fremkalde en under­
gang i vandflod. 

„Stjærnerne skal styrte fra himlen" (Mattæus 24, 29) som 
bimoment ved indledningen til den egenlige ødelæggelse; og således 
videre i kristen overlevering. Ligeså i Voluspå: „De klare stjærner 
styrter af himlen" som bimoment i ødelæggelsens fuldendelse. 

Tanken herom er ojensynlig frugtbarest ved det mere sammen­
satte og det religiøst mere udviklede ragnarok. Men den synes 
ikke at være ukendt på et lavere trin; i lappisk ligger dog efter­
trykket på himmelbristningen. Selve naturfænomenet (stjærneskud 
o. 1.) er for lidet rædselsvækkende til at bære et ragnarok. 

4. Jordens omvæltning optræder under to former: som 
almindelig sammenstyrtning og som jordens kæntring. Helt 
skarpt lader de sig ikke adskille; begge beror på en af jordskælvet 
uddraget slutning, og udgor et af de kraftigste ragnarokmotiver. 

Eskimoerne i Gronland ventede i 1739, da isbjærgene oppe i 
landet begyndte at larme og komme af sted, at verden skulde forgå 
„eller idet ringeste jorden kantre om". Man troede nemlig at jorden 
engang for var kæntret, så at de da på jorden boende væsner var 
blevet indelukte og derved var blevet til bjærgtrolde. 

Grenlænderne havde dog også frygten for at „jorden skulde 
rævne" i forbindelse med formørkelse af sol eller mane eller med 
brud på religiøse skikke. 

Andamanboerne troede at de afdøde rystede den jordbærende 



254 TILBAGEBLIK PÅ VERDENS UNDERGANG 

palme i hver regntid, og at jorden engang vilde blive krænget om 
så menneskene boede under jordfladen. 

Indianerne i Sierra Nevada tror at de onde mennesker, som 
ved en tidligere naturomvæltning af den Store Ånd blev indespærrede 
i fjældet, ved en kommende verdensbrand atter skal sættes i frihed. 

De samme tanker altså på vidt forskellige steder af jorden: 
en samlet omvæltning der vil fjærne menneskeslægten fra jorden 
og sætte underjordsboerne frem for dagens lys. 

Omvæltningen optræder mest som en samlet jordkæntring, 
og kun i denne skikkelse fremtræder den som uafhængig af andre 
motiver. Hvor den blot er almindeligt jordskælvsfænomen (Nevada), 
er den del af et storre ragnarok. Hertil svarer det, at jordskælvet 
mangesteds optrædei1 som indledning eller bifænomen til et stort 
ragnarok (kristent, indisk-buddhistisk). Mest bifænomen er det i 
nordisk, hvor alene Voluspå har en svag antydning deraf: „sten-
bjærge styrte". Man ser heraf at i p r i m i t i v m y t e d a n n e l s e 
h a r j o r d s k æ l v e t en s t æ r k æ v n e til a t s k a b e r a g n a r o k , 
men med stigende kultur og mere sammensat ragnarok bliver 
denne ævne sat på afstand. 

Endnu et jordskælvsmotiv må medtages, som dog kun findes i en 
enkelt kilde og stærkt indtager en særstilling; jeg har derfor ikke med­
taget det tidligere blandt de gængse typer. I Luxemburg tror man, at 
der midt inde i jorden bor kæmper; når de har sloges med hinanden, 
har jordens overflade på nogle steder hævet sig og på andre sænket sig, 
deraf opstod bjærge og dale. En af kæmperne bor i nord, en anden 
i syd, nu nærmer de sig til hinanden og bærer et mægtigt bjærg på 
ryggen; når de mødes og kæmper, vil jorden gå til grunde (Révue des 
traditions populaires VIII 230). Som tydning af jordskælvfænomenet og 
som et derpå grundet ragnarok kan denne tro være god nok. Det på­
faldende er bare, at en verdensødelæggende kamp finder sted — i ganske 
enestående form. 

o. U d b r u d af det i j o r d e n sk ju l t e u h y r e er overordenlig 
almindeligt, men indskrænket til et vist landområde: vestasiatisk 
og evropæisk, navnlig østevropæisk. Med bestemt jordskælvska-
rakter optræder det i Kavkasus (Elbrussagnene) og i den med dem 
nær stemmende Loke; ligeledes hos Persernes slange i Demavend, 
o: selve Demavend-overleveringen (ti på fjærnere sted er natur­
motivet kastet overbord). Tilstedeværende, men svagere, er na­
turfænomenet (brolet) hos Urkoen i Sverig, og hos lindormen der 
høres og endog ses at gnave sig gennem landet i Ty. 



36. NATURMOTIVER 255 

Uden hørlig eller følelig naturytring optræder — foruden de 
stedlig fjærnere former af Kavkasusjætten, og ligeså af Demavend-
slangen, — de tartarisk-estniske hunde i fjældet, „dyret fra jorden" 
i kristne og muhammedanske spådomme, Antikristen i lindorme­
skikkelse (sydtysk folketro). Men i de forstes „gøen" ved verdens 
ende tor vi sikkert se lævn af de vulkanske fænomener. Endnu 
mere ufuldstændig er Nordboernes Garm, der har ragnaroksgøen 
fælles med de andre, men ikke forekommer i fjældet, blot — som 
lævn af det andet — bundet foran fjældhulen. Også den kristne 
verdens lænkede Satan har lævn af naturgrundlaget, for så vidt 
lian tænkes indespærret i et underjordisk Helvede, ofte udtrykkelig 
en hule. 

Indernes Sesha er en jordbærende og — i jordskælvet — 
jordrystende slange, og den fremkalder verdensundergangen. Dog 
ikke som vi måtte ventet ved at ryste jorden af sig, men idet den 
antænder den med sin hede ånde. Jordskælvsdyret optræder i det 
indiske ragnarok kun som „lævn"; det har tillæmpet sig efter en 
anden forestilling: verdensbranden. 

Helt uden fjæld eller jord optræder Nordboernes Fenresulv og 
den sydrussiske lænkede hund på himlen. Deres familieskab med 
de andre lader sig ikke nægte; men underjordsboligen er bortkastet, 
ti lænken fyldestgjorde, episk set, alle retmæssige krav. 

Det lader sig da næppe nægte, at det hele udgor i sted og i 
art én gruppe, hvor jordskælvsmotivet er det til grund liggende, 
men afstryges mere og mere under den videre udvikling og vandring. 

Kraftig udviklet har vi det kun i den persisk-kavkasiske grænse­
egn, hvor de vulkanske fænomener er så stærke. Loke står ellers 
som en enlig trofast ætling af grundmotivet, ligesom han i episke 
træk står Kavkasusjætten nær (den historiske årsag til denne for­
bindelse er på sit sted lagt frem). 

Ser vi fra dette spredningscentrum for det „bundne uhyre" 
(og det indespærrede uhyre) tilbage til det fysiske jordskælvsragna-
rok, opdager vi at de tilsammen danner et bælte over jorden gennem 
de tropiske og subtropiske egne: Kavkasus, Demavend, Andaman-
øerne, Mellemamerika; dette er netop det bælte af jordkloden hvor 
vulkanske udbrud er særlig stærke og hyppige. For en hel række 
lande under disse breddegrader er jordskælvet blevet det egenlige 
ragnarokmotiv; og de har tjænt som spredningscenter for forestil­
lingerne om det løsslupne uhyre. 



256 TILBAGEBLIK PÅ VERDENS UNDERGANG 

Udenfor dette bælte kender jeg alene et rent jordskælvsragnarok 
hos Eskimoerne. Kilderne lader os ikke i tvivl om, hvilke fæno­
mener der her har skabt det: de sammenstyrtende og fremvæltende 
masser af indlandsisen. 

Lægger vi alle disse vidnesbyrd sammen, er det klart at jord­
skælvet er det motiv som på flest steder (og under ganske primitive 
forhold) har skabt et udpræget ragnarok. Og det har affødt ett 
episk motiv som på alle trin af ragnarokforestillingers udfoldelse 
har spillet en rolle som intet andet: det bundne uhyre. 

6. Verdens bort frysning er derimod det sjældneste motiv 
af alle. Vi har det i nordisk og persisk; til det forste slutter sig 
sydtysk folketro. Men de episke træk hvormed „storvinteren" op­
træder er forbavsende ens: et overnaturligt væsen redder et men­
neskepar (eller kim til et menneskepar) som han gemmer i en lund 
eller have så længe uvintren rækker, at de kan blive stamforældre 
til en ny menneskeslægt. Ligheden er så gennemført at den må 
bero på vandring af sagnstof — gennem de samme egne af verden 
hvor også „det bundne rovdyr" er vandret. 

På forhånd skulde man tro at dette motiv var af de alminde­
ligste; store dele af jordkloden knuges eller trues af strænge vintre. 
Men vi har ellers ikke fundet spor, end ikke i eskimoisk med de 
mange måneders nat. Og selv på sit eget område har det svært 
ved at hævde sig: de yngste persiske skrifter omtyder „Markusa-
vinteren" som en vandflod; og i nordisk møder „fimbulvinteren" 
os kun i et eneste eddakvad, Vavthrudnesmål, i al anden nordisk 
overlevering er det trængt tilbage for jordens synken i hav. 

Årsagen til frost-motivets sparsomme forekomst kan til dels 
være, at de sydbårne naturmotiver hører hjemme på steder hvorfra 
en spredning ud over landene (støttet af beliggenhed, folketal og 
hojere kultur) var let at iværksætte. Men dette forklarer ikke for­
holdet helt; „det bundne rovdyr" har jo været i stand til at sprede 
sig stærkt igennem nordlige landstrækninger. Snarere er grunden 
den, at storvinteren mangler den pludselige rædsel som de folkelige 
ragnarokmotiver har: det er lettere at skabe myte under et oje-
bliks stærke hojtryk end at fortætte en varig angst til mytebegreb. 

Hertil svarer det, at en fortidig fimbulvinter er nok så stærkt 
udviklet som en fremtidig. Nordisk kender en kong Snær hinn gamli 
som fortidshersker; dansk kender en tilsvarende kong Snjo, hvis her­
skertid var fuld af uår, plager og tyranni (en rationalistisk omdannelse 



36. NATURMOTIVER 257 

af Snekongens herredomme). En guslar-sang fra Bosnien fortæller: 
„Gud dræbte Trojanerne med is, hagl og fygende sne, han dræbte folket 
i syv år, folket vidste i syv år ikke når det blev sommer"*. Indianerne 
ved Mackenzie-floden fortæller: „Forend verdens nuværende tilstand blev 
bragt i stand, og da der endnu ikke var mennesker til, kom der en meget 
lang vinter; solen sås aldrig, luften var mork, tykke skyer dækkede stadig 
solen. Da dette havde varet i tre år, led alle dyr derunder". De sender 
da bud efter „varmen", som hang i en pose i himlen; de fik den ud­
leveret og den smæltede al sneen og isen2. 

7. V e r d e n s b r a n d e n har to meget store områder: etasiatisk-
evropæisk med spredningscentrum i Indien, og et andet omfattende 
den storre sydlige del af Nordamerika. Mindst to steder må den 
være opstået som rent naturmotiv. I alle de stærkt udviklede 
ragnaroksystemer spiller den en pragtfuld rolle som den egenlige 
store katastrofe, så at samtlige andre naturmotiver bliver helt stillede 
i skygge ved den. 

Indien glimrer her ved sin rigdom af naturfødte og mytiske 
motiver. Grundlaget danner den torke, som hjemsøger landet og 
volder al livskrafts henvisnen. Som rent naturmotiv optræder da 
verdensbranden i „de syv sole" o: solen og planeterne der mødes 
på himlen og forstærker hinanden til en syvfold solhede. Mytisk 
har verdensbranden et dobbelt udtryk: som guden Sivas våben og 
som slangen Seshas ånde (førstnævnte motiv genfindes i Bagindien 
som Ildkongens sværd: når det drages antændes verden). Denne 
tanke om guddommen som ikke blot livets fremmer, men også 
dets tilintetgorer, kan følges ikke alene ned i primitive ragnarok­
forestillinger, men også ud i Dekans folkereligioner og er for hin­
duismens vedkommende et lån fra halvøens morke indfødte race. 

Det er denne verdensbrand der går sit sejrstog ud over lan­
dene, overalt tillæmpende sig efter og opsugende i sig de hjemlige 
forudsætninger: i Persien smæltende sammen med den zarathu-
striske renselses-ild, og senere med den (fra Babylon optagne) 
frygt for onde stjærner og den nedstyrtende komet; i græsk filosofi 
(Herakleitos) med læren om ilden som bevægelsesprincippet i verden; 
på jødisk og kristen grund med Guds straffende hjemsøgelser; snart 
kun arbejdende sig videre som almentanke, snart bevarende sit 
særlige tidsfæste (planeternes konjunktion i sommerheden), sjældnere 
med den styrtende stjærne som verdenstænderen, undertiden hen-

1 Li afflizione di Trojani (Pitré, Archivio IX 480). 
a Journal of american folklore XIV 26. 

Danske Studier. 1913. 17 



2 5 8 TILBAGEBLIK PÅ VERDENS UNDERGANG 

ført til vulkansk udbrud (Stoikerne, mange kristne skrifter), — men 
altid virkende som den verdens-ødelæggelse der fuldstændigst ud­
sletter alt det bestående og derfor bedst tjæner til underlag for de 

i etisk-religiøse ideer om verdens sidste tid. — 
Af Indianerne er de mere civiliserede enige om at have en 

verdensundergang; men dens art er ret ulige: hos Peruanerne er 
torke og himmellegemernes bortsvind hovedsagen; for Mexikanerne, 
samt nogle af skov- og præristammerne, knytter angsten sig helt 
til den hellige ilds bevarelse eller fornyelse, og undergangens art 
(omfattende verden eller kun deres eget folk) er ikke formet klart 
ud; men nogle af Fristaternes stammer har en verdensbrand. Hos 
folkene i Sierra Nevada fremkaldes den ved en vulkansk omvæltning 
(der også sætter de ved forrige omvæltning indespærrede onde 
væsner på fri fod). Irokeserne troede at når verdensskaberen atter 
satte sin fod på jorden „vil den blusse og hvert levende væsen 
omkomme i luerne". (Dette sidste minder om kristne dommedags-
forestillinger, men det kan jo være ægte). 

11 begge disse tilfælde drejer det sig om underjordisk ild der 
bryder ud; men der bor dog mindes om, at Indianerne stadig op­
lever de uhyre brande i form af skov- eller steppeild af enestående 
omfang. Også Sydamerikas urskove hjemsøges af de uhyre skov­
brande, der for resten også har sat sig spor i sagn om fortidige 
verdensødelæggelser; noget ragnarok kender disse uciviliserede skov­
boer derimod ikke. 

Alt i alt ser man, at verdensbranden som rodvokset natur­
motiv er sjælden, og er indskrænket til egne hvor den store som­
merhede og vel tillige mængden af plantevækst giver anledning til 
at sådan forestilling opstår. Motivets store magt ligger ikke i dets 
udspring men i dets videreudvikling. 

8. Livets bor t torr ing møder man to steder; i det gamle 
Indien som indledning til den af solen frembragte verdensbrand, 
og i det gamle Peru som indledning til verdens undergang uden 
at en, nærmere årsagssammenhæng ses. Selvstændigt ragnaroks-
motiv er den ingensteds; den mangel på sluttethed, som udmærker 
fimbulvinteren, særtegner også denne, og er grunden til at den 
ikke bliver hovedpunkt i nogen folkeoverlevering. 

Forudsætningen for disse ragnarokforestillinger er naturligvis en ud­
præget tbr årstid med alle dens ulæmper. F. eks. i Femflodlandet i In­
dien: „Sommeren begynder her i april og i denne tid blæser hede og 



36. NATURMOTIVER 259 

torre vinde, så temperaturen stiger til over 50°. Ingen mennesker kan 
da færdes i det fri . . . Denne stigende varme udtbrrer jorden så den 
slår dybe rævner, plantevæksten dør bort; og hvor end ojet søger, ser 
det kun den golde orken. Regnfaldet er i Indien i det hele temmelig 
uregelmæssigt fra år til år; og dette har stor betydning i agerbruget og 
foranlediger hyppig hungersnød." (Salmonsens konversationsleks.). — Om 
torken i Peru er ovenfor (s. 244) givet lignende oplysninger. 

9. Jordens synken i hav er vidt udbredt; men det mær­
kelige er at den næsten aldrig viser sig alene, men som tvilling til 
verdensbranden: Verden hærjes af ild og svømmer bar og nogen 
i verdenshavet, hvorfra Brahma i skikkelse af en skildpadde atter 
løfter den op (indisk); det er Vandkongen og Ildkongen der truer 
jordens tilværelse (Cambodia); jorden skal synke i verdenshavet, 
hvoraf den engang er dukket frem, og dernæst skal det hele op­
brændes (Herakleitos), en verdensbrand og en verdensflod vil ind­
træde til forskellig tid (Berosus, Stoikerne); verden skal forgå „i 
ild og vand" (de galliske druider); Irland skal gennemhærjes af ild 
ved S. Hansdags tid og kort efter „syv år for dommedag" synke 
i havet; den ildhærjede jord synker i havet (nordisk, dog kun i 
Voluspå); i øvrigt har nordisk motiverne hver for sig: eddamy­
tologien kender „Surts lue* der hærjer gudeboligerne, den nyere 
folketro (og de på Voluspå byggende skjaldekvad) omtaler alene 
jordens synken i hav. 

Det er så langt fra nogen nødvendighed, at verdensbrand og 
verdensdrukning skal følges ad; logisk set vil tværtimod den ene 
snarest udelukke den anden. Det er da ikke et tvillingpar der 
opstår af sig selv rundt om i verden; det er et vandrende par, 
hvis færd igennem oldtidens kulturlande vi tidligere har haft lejlig­
hed til noje at følge. Logisk sammenbundne er de kun, hvor man 
lader verden ved sin begyndelse dukke op af havet, og ved sin 
slutning ødes af ild, og tillige antager at verdensskabelsen ud af 
vand gentager sig i et nyt verdensløb; dette vil sige: i den indiske 
mytiske filosofi. Men engang skabt danner dette dobbeltmotiv et så 
særtegnet par, at det som en helhed går ud på vandring sammen. 

Tyngdepunktet ligger, ikke blot for Inderne, men for alle de 
sydlige folk, i verdensbranden. Forst i nordligere og havomskyllede 
lande ligger tyngdepunktet i vandfloden. For Irland udrydder ild­
regnen kun „to tredjedele" af menneskeheden, synkningen i hav 
er den endelige udslettelse af landet. I nordiske kilder er jordens 
synken i hav verdens ende (så både skjaldedigt og folketro); kun 

17* 



260 TILBAGEBLIK PÅ VERDENS UNDERGANG 

Voluspå med sin kristne særfarve knytter dertil branden, ellers er 
denne gået på aftægt som en hjemsøgelse af gudeboligerne. Denne 
nordligere særstilling kan have sin grund i, at den ene halvdel af 
parret: verdensdrukningen var et hjemligt motiv, medens ver-
densbranden blot var tilført; men det kan vel også bero på en 
t i l læmpning af den vandrende forestilling, således at verdens-
drukningen, der bedst stemte med vestevropæisk natur, fik et sær­
ligt eftertryk. 

En verdensdrukning uden forbindelse med verdensbrand finder 
vi på kun ganske få — og måske tvivlsomme — steder: 1) Eski­
moerne tror at der er en dæmning for det himmelske hav og at 
den kan briste (men tænker sig rigtignok derved nærmest at himlen 
vil „falde ned"); de har en tro på at en stor flod skal overskylle 
jorden (dog blandet med kristne opstandelsestræk); de har endvidere 
en mere mytisk udformet forestilling om en stor fortidig vandflod. 
2) Peruanerne har en forestilling om en undergang ved torke og 
himmellegemernes forsvinding, deriblandt at månen skal falde ned, 
hvad der — ifølge en enkelt kilde — betyder „at vandene drukner 
jorden". 

Det er påfaldende at verdensdrukningens rolle i ragnarok er 
så lille, man kunde formelig sige: så forsvindende. Oversvømmelser 
spiller jo ingen helt ringe rolle iblandt de daglig truende natur­
ødelæggelser, og mangfoldige folkeslag har sagn om en fortidig 
verdensflod, hvori alt med ringe undtagelse gik til grunde. F. eks. 
er det mærkeligt at beboerne af de avstralske småøer, stadig ud­
satte for faren, med en mængde fortællinger om fordums over­
svømmelser, på sine steder endog rede til at sætte kanoerne ud 
når en fremtidig vandflod kommer, dog — så vidt vides — ingen­
steds har skabt en bestemt ragnaroks-spådom deraf. — Spådomme 
om oversvømmelse eller synken i hav er i stort omfang stedlige; 
i et verdensomfattende ragnarok indgår drukningen sædvanlig kun 
som bimoment. Når Inderne har hævet den til et verdensproblem, 
skyldes det en systematik: afslutningen må læmpes efter verdens-
begyndelsen; ti Indernes vidtrækkende, næsten matematiske fantasi 
kræver at verdensperioderne stadig gentager sig i samme lovbundne 
rækkefølge. Fra dem er en verdensdrukning (eller i det mindste 
en hjemsøgelse med vand) som led i et storre system, hvor verdens-
branden er hovedpunktet, overført til en række andre mere ud­
viklede ragnarokskrese. 



36. NATURMOTIVER 261 

Keltisk-nordisk indtager en særstilling ved verdensdrukningens 
storre rolle, rnen det er — som nævnt — ingenlunde sikkert at det ikke 
er en hjemliggorelse af det vandrende tvillingpar af forestillinger. 

10. Uorden i na turens sædvanlige gang betegnes som tegn 
på undergangens nærhed, eller rettere som begyndelsen til den. Stærkest 
træder det frem i indisk og i nyere Sibyllespådomme („når sommer og 
vinter blændes, da skal verden endes" o. desl.). Også hos Eskimoerne: 
»Den 8. fjan. 1740] kom en del fra Isefjorden, som gjorde sig den tanke 
at verden skulde forgå, siden solen ikke skinner klart, og havet var op­
rørt, herforuden havde de og set gæs flyve nordenefter , som 
er ganske usædvanligt på denne tid af året" (ovenfor s. 239); beretningen 
er fra en tid da kristne dommedagsforestillinger begynder at trænge ind. 
Tanken tilhører i det hele de hojere og mere systematiske ragnarok­
forestillinger; også den etiske opløsning mod verdens ende er en videre 
udfoldelse af samme motiv. Derimod mangler den i de mere primitive 
ragnaroksformer; i nordisk møder den således kun i Voluspås system. 
Kun Elbrus-jætten har den trods sin primitive karakter: han skal være 
lænket, sålænge der gror siv og fødes lam, sålænge der gror vilde 
æbler og vinrankerne gror ud over stierne o. desl.; men han optræder i 
egne af jordkloden der længe har været gennemkryssede af stærkt ud­
viklede ragnarokforestillinger, netop således at ragnaroks forberedelse 
trådte i forgrunden. 

Slutresultatet på denne side af vor undersøgelse bliver da, at 
der rundt om på jorden har været naturforhold, hvis indtryk af­
satte den forestilling at verden engang skulde forgå. Undertiden 
virker indtrykkene enkeltvis, undertiden flere i samme retning. 
Solformorkelsen har været virksom for at fremkalde sådanne for­
nemmelser, men lidet virksom til at skabe kærnen i et ragnarok. 
Jordskælvet har langt storre del både i angsten og i udformningen. 
En særskilt art af det, himlens sammenstyrtning, optræder kun 
under lav kultur og dør tidlig bort, sikkert fordi opfattelsen af 
himlens rumfang ændres ved fremskridende iagttagelser. Andre 
former (verdensbrand, verdenstorke, verdensdrukning, fimbulvinter) 
er betingede af mere stedlige forhold. 

Det er naturindtrykkene i deres egen umiddelbare styrke der 
skaber ragnarok. Mytisk udformede bliver de kun på to punkter: 
solformorkelsen opfattes som et ædende uhyre, og jordskælvet som 
et underjordisk væsen der arbejder på at rive sig løs eller rode 
sig op. Af disse falder soluhyret nærmest sammen med fænomenet, 
men har haft ringest ævne til at g6re sig gældende: i ragnarok­
forestillingerne er det næsten altid det umiddelbare indtryk af for-
morkelsen der virker på folket (nordisk danner delvis en und-



262 TILBAGEBLIK PÅ VERDENS UNDERGANG 

tagelse). „Det bundne uhyre" falder derimod ikke sammen med 
selve jordskælvsulykken; rystelser og brol vækker kun anelsen om 
et vældigt væsen under jorden, og forventning om at det vil komme 
for dagen. Men denne friere udformning af den mytiske skikkelse 
bliver dens styrke; „uhyret" vandrer, med jordskælvsfænomener 
eller løsgjort fra dem, ud over landene, og betragtes i vide krese 
som det egenlig afgorende ødelæggelsesmoment. Således i primitive 
former fra den persiske heroiske digtning indtil eddakvadene; selv 
i kristen folkemytologi er dette at „djævlen kommer løs" nær ved 
at opsluge de andre forventninger om den sidste tid. Indenfor 
den mere primitive bevidsthed spiller det lignende stor rolle som 
verdensbranden i det „hojere" ragnarok. 

Hvor tidlig menneskene har frembragt ragnarokforestillinger, 
er et sporsmål der ikke er helt let at løse. Hvad der falder i 
ojnene er, at på lavere kulturtrin er angsten for at verdens un­
dergang kan indtræde det rådende, på hojere trin er det over­
bevisningen om at verdensundergangen skal indtræde. Typisk 
iblandt de mangfoldige eksempler er modsætningen mellem den 
brahminske lære om Seshas våben, og om verdensbrand og drukning 
som en nødvendig indtrædende (ja endogså med ufravigeligt mel­
lemrum gentaget) katastrofe — og så troen på Ildkongen og Vand­
kongen i en afsides og efterbleven bygd i Bagindien, hvor verdens-
branden uafbrudt kan vækkes og stadig må afværges ved offer: 
ligheden i enkeltheder (og nærheden i sted) understreger det grund­
forskellige synspunkt. Tilsvarende forskel er littavisk og kårntisk 
tro på at soluhyrets sejr vil hidføre verdens ende, — overfor til­
svarende tro hos Indianerstammer, der ikke når ud over et: h v i s det 
ikke lykkes at frelse solen (se I 194). Undertiden kan vi indenfor 
samme folk (eller folkegruppe) iagttage de to trin i tidsfølge efter 
hinanden: Kelterne i 4de årh. f. Kr. „frygter for at himlen skal 
falde ned", medens druider og irske sagnmestre har den udformede 
lære om verdens undergang. Den gotiske æt (og Lapperne) må i 
forhistorisk tid „opstøtte himlen" ved offer og verdensstøtte; vi­
kingetidens Nordboer har det fast udformede (og fast benævnte) 
„ragnarok". 

Dette frister til endnu en gang at gennemforske vort stof for 
at få bestemt svar på det spdrsmål, hvornår den varige forestilling 
om et ragnarok udvikler sig. 



36. NATDHMOTIVER 263 

Psykologisk ligger de to tanker hinanden nær nok. Man kan 
i dagliglivet gore iagttagelser som den, at et menneske ofte har 
oplevet den pludselige angst for at det skal f. eks. slå en skør ting 
i stykker, og at det så en dag udbryder: „Den kommer jeg engang 
til at slå itu!" Men det er ikke på forhånd sikkert at menneske­
heden slet så hurtig når fra den øjeblikkelige følelse til en varig, 
af samfundet alment antaget, overbevisning. 

Det folk med lavest kulturtrin, der ejer udpræget ragnaroks-
lære er Andamanboerne; det er et af tropelandenes jægerfolk næsten 
uden samfundsbygning og med yderst få fornødenheder, — men 
deres lære om himmelguden der skal bryde himmelbroen af og 
lade jorden kæntre er så god en ragnarokslære som nogen. For­
holdet er imidlertid det at i denne folkestamme er på en eller 
anden gådefuld måde de bibelske gudeforestillinger trængte ind og 
er blevne indoptagne på fuldt hjemlig måde (s. 243). Fjærner vi 
himmelguden Pulugas vrede og dom fra myten, beholder vi kun 
tilbage, at dødningerne — i jordskælvet — ryster verdenspalmen 
for at kæntre jorden om og selv komme ovenpå. Og dette motiv 
alene kan lige så vel, eller bedre, henføres under angst for rag­
narok, som til en udviklet ragnarokslære. 

Hos Eskimoerne var overbevisningen om verdens undergang 
levende i de år som Paul Egedes beretning gælder; men én ting 
er sikker, at den kristne præsts forkyndelse førte dem sporsmålet 
ind på livet. Motiverne er, som vi har set (s. 241) ægte nok, men 
tagne for sig når de egenlig ikke udover „angsten for", om end 
denne er udviklet med stor styrke. * 

Blandt Indianerne finder vi hos Irokeserne den klareste be­
vidsthed om når ragnarok vil indtræde: når den bortdragne ska­
berheros vender tilbage, da vil ilden blusse frem i det ojeblik da 
han sætter sin fod på landet. Men er ikke denne verdensunder-
gang — med sin indenfor indiansk tro enestående mytiske udform­
ning — en omplantning af Kristi genkomst til dommen? 

Hvis dette synspunkt fastholdes, må vi indromme, at ikke 
alene den gotisk-lappiske forestilling om verdensstøtten kun hviler 
på muligheden af en undergang, men også at Kelternes »frygt" 
for himlens undergang efter selve sin ordlyd hører herhen, — selv 
om den pompøse forkyndelse af denne mening overfor Makedoner­
kongen tyder på at den er ved at afsætte sig eller måske har af­
sat sig som virkelig lære. 



264 TILBAGEBLIK PÅ VERDENS UNDERGANG 

Men da gælder vel det samme også hvor vi ikke har de ældre 
overleveringer til sammenligning. Når man i Littaven og Kårnteiv 
betragter verdens undergang ved solformørkelse som en afgjort, 
sag, er det næppe et blot folkeligt ragnarok, men snarere den 
gængse frygt ved solformørkelse tilsat med den hojere kulturs 
(kristendommens) bevidsthed om verdens ende. På samme måde 
med selve Kavkasusjætten: vi véd ikke om den nuværende fore­
stilling om hans løskomst til verdens ende (yderligere fæstnet ved 
at han sattes lig med muhammedanernes Deddjal) ikke skyldes 
påvirkning fra de hojere religioner; således at man igennem lange 
tider kun har følt angsten for udbruddet når jorden rystedes. 
Dette passer i alt fald ind i kendsgerninger: ragnarokforestillingens 
fravær i de ældste til Grækerne overførte jættesagn, derimod 
dens optræden i århundrederne nær efter Kristi fødsel (således som 
den spores gennem Ardavazt og Loke). — Lignende må vel gælde 
for den svenske Urko i bjærget: den gængse (kristne) forestilling 
om verdens ende har vel påvirket det simple jordskælvsuhyre. 

Den slutning der må udledes heraf er at ikke blot de en­
kelte ragnaroksmotiver vandrer , men også almenfore­
sti l l ingen om verdens undergang som et fast punkt i 
fremtiden. Hvor den kommer på sin vej, giver den fast skik­
kelse til de hjemlige forestillinger der indtil da ikke er nået — eller 
ikke er nået videre langt — ud over den fljeblikkelige angst. 

Dette støttes ved at forskellige naturmotiver så ofte optræder 
tæt ved hinanden som egenlige bærere af ragnarok. Det gælder 
ikke blot for de evropæiske kulturlande at soluhyre og bunden 
djævel i flæng møder som ragnaroks indtræden (den sidste hyp­
pigst). I eskimoisk har vi truffet en række naturmotiver om hin­
anden og glidende over i hinanden. I Nevada-bjærgene i Nord­
amerika tror Arhuaco-stammen på at månetrolden kan få verden 
til at gå til grunde; beboerne ved Tahoe-søen derimod at et sidste 
vulkansk udbrud skal sætte de indespærrede væsner fri (1194. II245). 

Det lader sig næppe nægte, at der fra de fuldt udviklede rag-
naroksbegreber foregår en udstråling som får de primitive folks 
ragnaroks-følelser til at krystallisere sig til fast begreb. Vi har 
grund til at tro, at denne ledningsforbindelse er årsag til at ikke 
få af de stedbundne og tilsyneladende rent naturfødte ragnarok­
forestillinger har fået det sluttede præg. Men en skarp deling 
mellem de blot hjemlige og de vandrende ragnarokopfattelser lader 



37. MENNESKENES KAMP MOD RAGNAROK 2 6 5 

sig hverken i praksis eller i teorien drage; det er i hvert fald na­
turligt, at en så udpræget og hyppig gentaget følelse som Elbrus-
jættens rystning af sig selv glider over i en varig forventning, som 
berøring med de sydasiatiske ragnaroksystemer blot yderligere skærper. 

På alle tilfælde kan i hvert fald forestillingen om ragnaroks-
begrebets vandring ikke være anvendelig. På i det mindste ett 
sted må det være hjemmevokset for at kunne sprede sig til andre. 
I det sydlige Asien må vi have ett eller flere af disse sprednings-
centrer; ti det er den store kraftkilde for sådanne folketraditioner. 
Udenfor disse centrers spredningskres træffer man i alt fald i Peru 
et naturfødt ragnarok, der er nået til et sammenhængende frem­
tidsbillede uden træk der tyder på kristen eller anden fremmed 
oprindelse. 

Tyngdepunktet ligger dog ikke i det svært løselige sporsmål 
om de enkelte ragnarok'ers påvirkning udefra eller deres fuldstæn­
dige selvstændighed. Det ligger i modsætningen mellem de lavere 
folkeslag hvis følelser af undergang er bestemte af de øjeblikkelige 
naturindtryk, og de noget hojere med deres overbevisning om en 
uundgåelig verdensundergang, episk og fysisk mere sammensat, 
og oftest henskudt til en fjærnere fremtid. 

Ragnarokforestillingernes vækst ligner så mange andre æmner 
for menneskelig tænkning. Deres udspring ligger tilbage i en meget 
fjærn fortid. Rundt om hos menneskene opstår sådanne tanker, 
stoflig forskellige efter de ulige egnes naturforhold, men i henseende 
til art ensdannede, nemlig enkle i bygning, opstående i ojeblikket 
og atter trædende i baggrunden når indtrykket fjærner sig. Med 
et hojere kulturtrin er overbevisningen varigere, indholdet bestemtere 
og rigere, og med storre spillerum for de enkelte folkeslags ejen­
dommelighed. Overgangen fra de spredte og umiddelbare ragna­
rokforestillinger til de fyldigere og fæstnede foregår som en almen 
bevægelse indenfor menneskeheden; hvad enten udstråling fra visse 
centrer eller en gradvis selvvækst (i kraft af kulturtrin og folkelige 
anlæg) er det rådende, er bevægelsen — taget for menneskeheden 
som helhed — en og den samme. 

37. Metineskenes kamp mod ragnarok. 

De simple ragnarokforestillinger, vi nylig har syslet med, søger 
ikke deres grund i nogen almindelig verdensledelse eller i noget 
almindeligt fjendskab mod verdenslivet; de har deres grund i sig 



266 TILBAGEBLIK PÅ VERDENS UNDERGANG 

selv. Hvert mytisk væsen handler i kraft af egen drift: 
de døde ryster verdenslræet for at kæntre verden om og selv komme 
på lyssiden; hundene i fjældet vil ud og i kraft af deres rovdyr­
natur ødelægge alt på deres vej; Elbrusjætten vil hævne sine lidelser 
på menneskene som nærmeste (om end uskyldige) offer; ikke at 
tale om at sols og månes indbyrdes kamp kan hidføre ødelæggelsen 
af verden. Hver fysisk ødelæggelse indtræffer i kraft af 
rent fysisk årsag: himmeldæmningen brister for vandmassens 
tryk; himmelhvælvingen slår rævne; eller himmelstøtten rådner 
op; solens lysævne glipper; eller de sammødende „syv sole" har 
varmestyrke nok til at tænde den hen torrede jordklode i brand. 

I sådanne forhold falder ragnarokforestillingen helt eller dog 
for en s tor del udenfor det religiøse område. 

Menneskeheden står dog ikke helt uden midler til at gribe ind 
og hindre eller hæmme den truende ulykke. Det er velkendt at 
man på mangfoldige steder under solformørkelse gor umådelig 
larm eller skyder pile op for at skræmme vilddyret fra at æde 
solen. Lapperne slagter en ren som offer til „verdensråderen" og 
indgnider offerstedets „verdensstøtte" med blodet for at han skal „op-
støtte verden" o: for at gore verdenssojlen stærk. Fra lappisk 
religions standpunkt føles det nærmest som offer; men efter sit 
handlingsindhold er det snarere en magi til at styrke den vaklende 
verdenssojle, o: man tænker sig at indvirke på den himmelske 
verdenssojle med hvad der sker på dens jordiske afbillede. For­
modenlig har irminsul og lignende helligdomme indenfor vor folkeæt 
spillet en lignende rolle og afgivet forbillede for den lappiske. 

Magi af lignende art er det, når armenske og georgiske smede 
slår de tre „kolde slag" på ambolten for at fæstne Amirans 
(eller Ardavazts) lænker, og Alpernes smede på samme måde 
fornyer Satans lænke. Hos den hojere kulturs mennesker er denne 
skik enestående; den i sin art primitive tro på den bundne jætte 
har også fremkaldt en primitiv magi til at hindre hans udbrud. 
Men rent historisk har vi ingen grund til at henføre smedeskikkens 
ragnarokmagi til ældgammel tid: de armenske og georgiske fore­
stillinger om den bundne jætte er i sted og type de der stærkest 
fjærner sig fra grundformen ved Elbrus; og magien har — efter 
al analogi — fra forst af været et simpelt troldefordrivende middel 
uden sammenhæng med ragnarok. 

I det hele og store udmærker det den tidlige menneskehed, at 



38. GUDERNE SOM MODSTANDERE AF RAGNAROK 267 

den ubekymret om forholdenes storhed giver sig i kast med hvad-
somhelst opgave i tillid til at den ved sympati-påvirkning af tingene 
kan løse den. 

Senere kommer tider hvor man fatter sin begrænsning, og ikke 
tiltror sig magt til uden videre at standse undergangen. 

En tid lang spiller offer, eller på senere trin bon, til guderne, 
en rolle som middel mod ragnarok (f. eks. til Ildkongen i Cam-
bodia). Men disse forestillinger griber ikke dybt ind i selve rag­
naroktankernes vækst. Over hele linjen bundfælder sig den fore­
stilling at verdens undergang er noget der kommer, selv om men­
nesker ikke ønsker den, og hvad de så gor imod den. — 

På tidligt trin tegner verdensundergangen sig som en katastrofe 
der pludselig indtræder, uden langvarig forberedelse eller i alt fald 
uden at mennesker kunde forudse den. Hos Gronlændeme træffer 
vi et middel til så at sige at stille ragnaroks diagnose, ganske 
præget af tidlig tankegang: man skærer en hund i øret og prøver 
om den hyler; ti hvis dyret har sine sanser, er undergangen endnu 
ikke på færde. 

I de mere udviklede ragnaroksystemer træffer man derimod 
en række tegn for verdens ende, særlig uregelmæssigheder i naturens 
gang; færre i den ældste kristendom, „15 tegn for dommedag" i 
middelalderen, ni tegn hos muhammedanerne osv. Voluspås lange 
forberedelse af ragnarok hører typemæssig (og historisk) herhen; 
de andre nordiske kilder peger snarest i retning af folkemyternes 
pludselige omvæltning. — 

En hovedlinje i den hele udvikling bliver det, al menneske­
heden føler ragnarok som noget der glider ud af dens rådighed, 
og står som en af menneskelig vilje uafvendelig kendsgerning. 
Dette bliver netop vilkåret for at man fordyber sig helt i tanken 
og efter ævne tænker den igennem til dens yderste punkter. 

38. Guderne som modstandere af ragnarok. 

Vi må regne med, at undergangsforestillingerne, vakte ved 
pludselig truende naturforhold, langtfra altid har klaret for sig, 
hvilken rolle guderne har under verdens eller menneskehedens sidste 
skæbne. I en del tilfælde viser kilderne os en verdensødelæggelse, 
hvor guderne ikke optræder, og som netop derfor er af aller­
simpleste art. Typisk er den lindorm der kryber gennem Ty, og 
som når den kommer til Bulbjærg vil rode sig ud og ødelægge 



268 TILBAGEBLIK PÅ VERDENS UNDERGANG 

menneskeheden. I andre ragnarokforestillinger er guddommenes 
indgriben så flygtig at den må forudsættes at være senere tilsat. 
På Andamanøerne ryster de døde stadig i verdenstræet for at 
kæntre jorden, og det vil ske engang når himmelguden Puluga 
sender et stort jordskælv; altså gores både dødningernes rystelser 
og Guds rystelser til årsag for jordskælvene. Inderne tror at verden 
vil tændes i brand af de syv sole, og at det er Siva (ødelæggelses-
guddommen) der går ind i de syv sole; men de syv sole har kun 
deres fysiske virkning, den i stoffet immanente guddom er et sent 
tilfojet filosofisk begreb. 

Men dette ragnarok uafhængigt af de egenlige guddomsfore-
stillinger er dog så langt fra eneherskende indenfor folkemyterne. 
Tværtimod vi har træk nok af at guderne enten føler sig fjendske 
imod ragnarok, på egne eller på menneskehedens vegne, eller at 
de iværksætter det. Gudernes fjendske følelser mod undergangen 
kan atter tage hojst forskellige former. 

1. Guderne ligger under for ragnarok. Skarpt træder 
denne tanke frem i det t a r t a r i ske heltekvad: Den vise Dsjalaty 
sender to falke op til himlen, den blå slange ned i jorden, herme­
linen ind i bjærget, for at få at vide om altings ende er nær. 

Ud dem spurgte helten Dsjalaty: 
„Hvad har, falke, I udspejdet?" 
Gav til gensvar begge falke: 
„Delte er hvad vi har skuet: 
at for alt er enden nærved! 
Op til kudai floj — og så — vi, 
selve kudai fyldt af sraærte; 
hørte disse ord af kudai: 
ingen glæde kan vi have, 
når til alt sig enden nærmer." 

Samme tanke ligger i det nordiske ord ragnarok, (»guders 
sidste skæbne") og endnu bestemtere i pas regin deyja, „når guder 
dør". Handlingsmæssig svarer dertil at Odin sluges af Fenresulven. 
Det må dog tilfojes, at den videre mytiske udformning i Nord­
boernes omfattende digtning giver også andre momenter en ret 
omfattende rolle. 

Denne form for guders forhold til ragnarok møder dog kun, 
hvor verdensundergangen skyldes et frygteligt uhyre. Ti hvis dette 
var svagere end guderne, vilde derved dets frygtelighed ophøre. 



38. GUDERNE SOM MODSTANDERE AF RAGNAROK 269 

Det er muligt at dette forhold skal underforstås i andre til­
fælde. Peruanerne troede på solens formorkning og månens ned­
styrtning; men til daglig tilbad de sol og måne, og hele deres 
kongeæts liv var gennemvævet med forestillinger om at den var 
solens børn. Men hvorledes de klarede forholdet mellem det fy­
siske og det mytisk-religiøse, derom véd vi intet. 

2. Gudernes stadige ledelse af den synlige verden 
hindrer opløsningen i at indtræde; men standser denne 
opretholdelse, vil verdensforstyrrelsen komme. 

Lapperne ofrer til „verdensråderen" at han skal holde verdens-
støtten opret. Meksikanerne tror at ved verdensperiodens slutning 
(de 53 år) med helligildens slukning og nytænding trues verden 
med undergang; præri-Indianerne tror på undergangen hvis deres 
evige helligild slukkes. Der er tillige rundt om i verden ufuld­
bårne ragnaroksforestillinger, gående ud på at hvis den sædvanlige 
ofring for livets bevarelse udebliver, da vil opløsningen af alt ind­
træde (Veda-Indiernes daggryoffer for at solen skal komme o. desl.). 

3. Guderne modarbejder undergangen ved et særligt 
dertil sigtende middel. De allerfleste tilfælde hører hen under 
forestillingskresen „det bundne uhyre". 

Fenresulven er lænket af guderne for at den ikke skal g6re 
skade, Loke er fanget af guderne og lænket som straf, Kavkasus-
jætten er af Gud lænket til straf; Dahaka lænkes af helten Thrae-
taona i Demavend-fjældet (variant: Ahuramazda bød Thraetaona 
at lænke Dahaka således, da han ikke var i stand til at fælde ham); 
Gud sender englen Mikael at lænke den gamle drage (efterligning 
af persisk). 

Denne form må dog føles som mindst tilfredsstillende; ragnarok 
vil indtræde når lænken eller fængslet slides sønder. 

Det problem der ligger heri, løses ved en lille kres af opskrifter, 
hvor lænken har den mærkelige egenskab at den selv fornyer 
sig hvergang det gnavende eller slikkende dyr standser sit arbejde 
(sydrussisk, abchasisk, „Gog og Magog"). Kun i den sidste, mu­
hammedanske, form angives udtrykkelig Gud som årsagen, men 
noget sådant må snarest underforstås ved de andre. 

I mange lignende tilfælde møder derimod en vogter der er 
af overnaturlig art og undertiden udtrykkelig siges at have fået sit 
hværv af Gud: Jedai Khan ved verdens ende dær hvor sol og måne 
synker; den estniske vogter ved verdens østlige ende, som stadig 



2 7 0 TILBAGEBLIK PÅ VERDENS UNDERGANG 

skal vælte sten for hulen; („gygens vogter" i Voluspå synes at 
være „lævn" af lignende skikkelse); den sortklædte kvinde der stadig 
g6r Amirans lænke Jiel med sin tryllestav (hos Abchaserne)1, eller 
den vogtende heks (sammesteds). Endvidere den vogtende fugl, 
hvad enten den blot advarer ved sin kalden, eller den får den 
bundne til selv at ramme pælen dybere (syd for Elbrus). En sagn­
dannelse i samme retning er den engel der slænger Tjerkesser-
bonden bort i det ojeblik da han skal række jætten sværdet. 
Udenfor det „bundne uhyres" type, men i nærliggende landområde, 
er de syv gode stjærner der holder de syv onde bundne til sig — 
indtil dog en komet river sig løs og styrter mod jorden så den 
tænder den i brand (senpersisk, men med babylonske forudsæt­
ninger). 

Den tanke som disse motiver vækker er at verdensundergangen 
er udsat, måske for stedse; men faren truer dog stadig. Den ytrer 
sig gennem de episke fortællinger om hvorledes hele verden — 
guderne med — skælver da Jedai Khan er ved at overvindes af 
Ala Kartaga, og hvorledes Ala Kartaga to gange når at gribe den 
allerede løste hundeflok. Hverken guder eller mennesker 
har sikre midler til at hindre ødelæggelsens komme. 

4. Guderne frelser dog kimen til en ny menneske­
slægt. Denne tanke vil være den næste i rækkefølgen. Overfor 
udsigten til den almene ødelæggelse vil dog håbet om fornyet liv 
rejse sig til trods. Men det er sjælden at det gor sig gældende; 
rædselen er den herskende i den store mængde af primitive fore­
stillinger, alt ender for hine mennesker deri, selv det stærkt ud­
formede nordiske ragnarok standser for almenheden i den tanke: 
„få ser længer frem end Odin skal møde ulven". 

Nordisk og persisk har en fælles myte i den retning: markusa-
vinteren eller fimbulvinteren, i en lund eller have gemmer et gud­
dommeligt væsen (dødsguden Yima, eller en blot for lejligheden 
opfunden mytisk person: Hoddmime) et menneskepar, eller sæd 
til et menneskepar, fra hvem nye slægter nedstammer. Handlings­
formlen svarer til den der er gængs i syndflodssagn (og pestsagn): 
ved sælsomme omstændigheder frelses et enkelt menneskepar fra 
den store ødelæggelse. Der kan næppe være tvivl om at dette er 
forbilledet; det mærkelige er blot den bestemthed hvormed den 
guddommelige hjælper fastholdes. Menneskene har ojensynlig 

1 Samt den overnaturlige smed i en enkelt georgisk opskrift. 



38. GUDERNE SOM MODSTANDERE AF RAGNAROK 271 

følt sig ude af stand til en sådan frelse på egen hånd; der op­
træder da et væsen, en guddom af noget ringere rang, nærmest 
svarende til den overnaturlige vogter imod rovdyret. 

Tanken har en uhyre indre styrke; den er bærer af selve 
livshåbet imod den alt omfattende død; og den har ojensynlig 
været i stand til som fast udformet myte at vandre gennem vide 
landstrækninger: afstanden mellem Persernes hjem og Norden. 

Men hvad bliver der da af guderne? De må jo være svagere 
end undergangsmagterne siden de ikke kan hindre ødelæggelsen? 
Ja man lader dem få samme skæbne som menneskene: nogle af 
de unge guder overlever ødelæggelsen som kærnen i et 
nyt gudesamfund. 

Vi har her at gore med det nordiske slag på Vigrid- eller 
Oskopnir-sletten, og ligeså med det irske 2det slag på Turedsletten 
(der i kristen overlevering er flyttet hen til fortiden, men i hedensk 
tid må have været en ragnarokskamp, nær i slægt med den nor­
diske). Meget er os dunkelt her, ikke mindst fordi den keltiske 
form ikke kendes i sin oprindelige skikkelse. Det faste træk er at 
gudekongen falder mod det frygteligste uhyre, men hævnes af den 
unge gud, og at ligeledes den stærkeste gud falder, sammen med 
sin modstander. Således måtte problemet løses når den unge 
gudeslægt skulde overleve ødelæggelsen. Men dermed er ganske 
sikkert ikke klaret alt hvad der har bidraget til mytens formning. 

Denne tanke om en efterslægt i en ny verden findes — som man 
husker — dæmpet udtalt i Voluspå, og stærkt gennemført i Vav-
thrudnesmål. Dette sidste kvad tilsætter et nyt led: solen føder, 
inden hun sluges af ulven, en datter, og hun skal, når fimbul­
vinteren svinder, vandre sin moders veje. Denne sidste myte mangler 
enhver særtegnende enkelthed, den er det nøgne princip overført 
på solens fornyelse. Der er derfor al grund til at tro, at dette ikke 
er øst af nogen folkemyte, men at kvadets forfatter gennemfører 
sin yndlingstanke på egen hånd. Men selv om det ikke er gammel 
myte, er det et vidnesbyrd om hvor meget denne tanke om gen­
fødelse i en efterslægt tilfredsstillede vikingetidens Nordboer. Dette, 
trods alt truende — og de så det morkt nok —, be„varede livshåb 
er det hojeste de nåede. Men, som vi skal se, det byggedes ikke 
på dette princip alene; andre stærke mytemotiver satte også skulder 
under for at bære det oppe. 

5. Ragnaroks-uhyre t fældet. Overfor forestillingen om 



272 TILBAGEBLIK PÅ VERDENS UNDERGANG 

„det bundne uhyre" rejser sig håbet om: kunde der dog ikke findes 
nogen stærk nok til at fælde det? 

Persisk: helten Keresaspa vågner af sin dvalesovn og knuser 
Dahakas hoved med sin kølle. 

Nordisk: den unge gud Vidar river ulvens gab op, idet han 
træder i det med sjn store sko. 

Keltisk: den unge gud Lug sender sin slyngesten gennem ojet 
på jættekongen Balar; det var med blikket fra dette oje Balar 
fældte gudefolket. 

Svagere i tartarisk: helten Ala Kartaga griber hundene ved 
kæden i det ojeblik de vil bryde ud. (Efterligning af Persernes 
Thraetaona der lænker Dahaka??) 

Tanken er den at ragnaroksuhyrerne er usårlige for almindelige 
våben, men den særlige frelser har ikke blot styrken, men også 
snillet til at finde hvorledes trolden kan overvindes. 

Frelseren er en særlig: enten født til denne opgave (Vidar) 
eller hengemt til den (Keresaspas dvalesdvn); også Lug fremstilles 
i lighed med Vidar som den nye gud der nylig er kommen til 
gudeskaren og hidtil ikke har deltaget i kampen. Myten godkender 
derigennem at de sædvanlige guddommelige eller menneskelige 
kræfter ingen magt har over ragnarok. 

Kun i nordisk og keltisk er det gudeverdenen der frembringer 
denne frelser. I persisk (med tartarisk) er det en rent heroisk 
skikkelse; det ligger ojensynlig nærmere for digtningen at frem­
bringe den enkelte stordåd i heroisk form: uhyre og helt tiltrækker 
hinanden. 

Der er i denne herosskikkelse noget der ligger udenfor den 
enkelte religion: en tro på at menneskeheden i sin fuldeste ud­
foldning rummer en kraft stærk nok til at frelse fra undergang. 

Også Vidar har i virkeligheden de ret heroiske træk. Han er 
til kun for dettes skyld; han fremstilles i eddakvadene som den 
tavse unge helt der sit liv igennem kun er optagen af den tanke 
hvorledes han skal møde ulven1. Det er uvist om han har været 
en virkelig dyrket gud, og hans navn lyder ulige mere menneskeligt 

1 Når et af kvadene tillægger ham et kratgroet øde land, er det næppe 
fordi han er en egenlig skovgud, men snarere ved en tydning af hans navn 
{vlår, vidtstrakt; vldir, pilebusk; vidr, skov); når et østnorsk par af stednavne 
lader et Vf5arshof(?) ligge overfor el I»6rshof(V), kan det — om det er rigtigt 
— være en dyrkelse der er afledt af hans mytiske rolle. 



38. GUDERNE SOM MODSTANDERE AF RAGNAROK 273 

end guddomsagtigt. — Derimod lader det sig ikke nægte at Lug 
var en over den keltiske verden dyrket gud (solgud?). 

Men hvorledes det så forholder sig med disse enkeltheder, så 
møder vi i nordisk som i keltisk og i persisk den tanke, at den 
allerede i gang værende ødelæggelse af verden standses ved den 
store forkæmpers indtræffen, og at der derved skaffes rum til en 
ny verdens eller menneskeheds udfoldelse. I nordisk (og keltisk) 
er-den stærkt krysset med tanken om en leven videre i den unge 
slægt; dette fremhæves ved at den gamle gudekonge falder mod 
trolden. Gennem ragnaroksmorket, hvor „guderne dør", lyser dog 
håbet om en frelse, men kun frelse på et enkelt punkt. 

6. Det store gudeslag. Ragnarok som en samlet krigersk 
opgorelse imellem guderne og deres fjender møder vi i nordisk og 
keltisk. Vi møder det samme i persisk (og i kristen mytedannelse), 
men ud fra andre forudsætninger og stilende mod et andet mål: 
det godes fuldkomne sejr. For så vidt forklarer de sydlandske 
former ikke vort mærkelige nordevropæiske ragnarok. Kun én ting 
viser de os: den persiske tvedeling af naturen' i gode og skadelige 
magter har sat sig en afslutning i et sådant dommedagsslag; den 
standende strid imellem de to partier har krævet en sådan afgorelse. 
På samme måde med Nordboerne. Deres strid mellem asafolket 
og jætterne er i mytedigtningen gennemført til den yderste grad 
af modsætning, og derfor måtte den store katastrofe nødvendig 
tegne sig som den verdenslange kamps fuldendelse. 

Det lidt vi kender til den keltiske mytedannelse viser i samme 
retning. Det „forste slag på Turedsletten" er en slags gigantkamp 
der bringer guderne til herredommet; Dagde der henter sin harpe 
er et æventyrtog til jætteriget i lighed med Thors; og så optræder 
„2det slag på Turedsletten" som den store afslutning1. 

Vi må da opstille som almen regel: den stærke tvedeling 
af tilværelsen kræver et dommedagsslag som krigersk 
afgorelse. Tanken kan støttes yderligere af kristne dommedags-
forestillinger, dog ikke i den apostolske kristendom, men ved de 
folkemytiske træk hvormed overleveringerne — når Satanskikkelsen 
er i forgrunden — udstyrer katastrofen. 

1 Hvorledes denne mytiske tvedeling forholder sig til den faktiske dyrkelse 
af både „de-dannan"-(gude-) folket og af „fomorer" (i alt fald af fomorernes 
konge Tethra), er endnu ret dunkelt. Den keltiske dualisme er udførlig be­
handlet af D'Arbois de Jubainville (Litt. Celtique II), men næppe udtommende. 

Danske Studier. 1913. 18 



274 TILBAGEBLIK PÅ VERDENS UNDERGANG 

Den store mængde af simple naturbundne ragnarokforestillinger 
kender intet sådant dommedagsslag; og de forste stemningsprægede 
mytedannelser synes nødvendig at måtte være fremmede for en 
sådan systematik. (Hvor besværlig den nås, ser vi af de omveje 
som det persiske gudeslag har gået for at fødes til verden). Men 
dog giver de vink om vejen hvorad gudeslaget er nået. Ti hele 
den tidlige menneskehed, der betragter alt som levende, har en 
tilbojelighed til at betragte verden som ond eller god efter som den 
skader eller gavner mennesker. 

Er end de tilfældige ødelæggelsesmomenter det mest fremtræ­
dende, og oin end „det bundne uhyre", dødningerne eller hvem 
der nu er på færde, blot handler ud af egen natur, — er der dog 
et skær af trold over dem i kraft af deres farlighed for menne­
skene. Stærkest gælder det soluhyrerne, hvis ødelæggende væsen 
falder mest i ojnene. For Perserne er storvinteren en Markusa-
vinter, opnævnt efter den deri rådende trold. Og jo stærkere 
man opkaster det sporsmål om guderne bringer frelse, des stærkere 
vil i dets spor gå det andet sporsmål: kan man reddes fra de 
mange troldemagter der truer? 

Hvorledes man herfra i alle enkeltheder er nået til det store 
gudeslag, — derom tier desværre vore kilder. Udelukt er det ikke, 
at også det har vandret ad lange veje ligesom andre ragnarok­
motiver, således at det persiske (hvis tilblivelse vi kender) er ud­
spring også for det nordiske og keltiske. Men troligt er det ikke, 
da ligheden i enkeltheder, som ellers kan følges så vidt om land, 
svigter; og for så vidt der kan tales om slægtskab, går dette ellers 
gennem persisk folkemyte (fimbulvinteren, og svagere sejren over 
det bundne uhyre), ikke gennem persisk teologi. Det sandsynligste 
er da at samme sjælelige kræfter har virket på flere steder i verden. 

Det eneste der kunde tale for en overførelse, er da at det 
keltiske almenbegreb om dommedag ligger det persiske nærmere 
end det nordiske gor; der vilde da være en stadig tillæmpning til 
nordevropæisk tankegang, ligesom den vi kender fra verdensdruk-
ningen. Men dette er ikke nok til at bære bevisbyrden1. Det 

1 Det eneste na tu rmot iv for ragnarokslaget er de to kæmper der i 
Luxemburg kravler mod hinanden under jorden og når de når hinanden skal 
de kæmpe så jorden ødelægges (ovfor s. 254). Det er muligt at dette er natur­
grundlaget for ragnarokskampens udvikling (stedlig vilde Luxemburg og keltisk 
religion ligge hinanden nær nok); men det afgorende kendetegn på indholdets 
slægtskab mangler. 



39. GUDERNE SOM FREMKALDERE AF RAGNAROK 275 

eneste sikre er at dommedagsslaget i sine nordevropæiske former 
bygger videre på hjemlige forestillinger: gudernes fald, uhyredræ­
beren, den unge slægt. 

Og her får vi synspunktet — for så vidt sagen overhoved 
lader sig se fra et enkelt hjorne — for det nordiske ragnarok. 
Det indeholder i sig med enestående styrke hvert led i den tanke­
række, der drejer sig om gudernes undergang og deres tilværelses-
strid i ragnarok. Der er selve angsten for „når guderne dør" som 
vi også har stærke udtryk for i det tartariske kvad. Der er troen 
på at en kim af menneskeslægt frelses ved et særligt gemmested 
og en enkelt guddomsagtig vogters varetægt. Der er troldemotivet 
i ragnarok voksende ud til et uhyre slag mellem guder og jætter. 
Der er midt i det den dertil opvoksede helts sejrrige kamp med 
uhyret. Og der er en hel verden af nye slægter, guddommelige 
og menneskelige. 

39. Guderne som fremkaldere af ragnarok. 

Den modsatte tankegang, at guddommene fremkalder verdens-
undergangen, når helt tilbage til primitive tankeformer. Indernes 
ødelæggende gud Siva opbrænder verden med sit frygtelige våben 
(det der sædvanlig fremstilles som en trefork). Ildkongen i Gam-
bodia (der sikkert er i slægt med ham) tænder verden i brand når 
han drager sit sværd. Skaberhelten Manabozho (hos Algonkinerne) 
vil få ilden til at blusse frem, når han atter sætter fod på jorden. 
„Den store Ånd" i Sierra Nevada har engang sendt en uhyre hav­
bølge, der slugte næsten hele menneskeslægten, og han gik selv 
på vandene og han indespærrede nogle i fjældet: han må da for­
modes også at være årsag til den jordomvæltning og brand, der 
engang skal sætte „Åndehulens" beboere i frihed. Andamanboemes 
himmelgud Puluga skal ved sit bud fremkalde et vældigt jordskælv, 
der får himmelbroen til at briste og derved kæntrer jorden om, 
så at dødningerne bor i dagen og de nuværende beboere i morket. 

Mest udformet, af dybest rod, er her tanken om Sivas alt­
ødelæggende våben. Ildkongens ødelæggende sværd er nært side­
stykke, men er ikke ført ud over mulighedens trin. Gensidig vidner 
de om denne forestillings alder og rodfasthed i ældgammel kultur. 

Mere tvivl knytter sig til vidnesbyrdet fra Andamanøerne: 
Pulugas jordskælv er en slags dublet til at allerede dødningerne 
ryster jorden; og forskellige bibelske forestillinger om Guds styrelse 

18* 



2 7 6 TILBAGEBLIK PÅ VERDENS UNDERGANG 

og straf synes at være trængte ind til Andamanboerne (s. 243). 
Mellem Manabozho og verdensbranden er forholdet ikke rigtig klart; 
og lån fra kristne dommedagsforestillinger er muligt. Fra Sierra 
Nevada har vi ikke bestemt udtalelse om at også den kommende 
verdensødelæggelse udføres af den Store Ånd. (Mindre vægt må 
man vel lægge på at den Store Ånd, som forekommer i så mange 
ældre indianske optegnelser, er et noget tvivlsomt væsen; sammen­
hængen viser at det her drejer sig om et jordskælvvirkende væsen, 
der tillige har guddomskarakter: han har indespærret de onde 
mennesker i Åndehulen). 

Guddommens indgriben viser sig da at være indskrænket til 
et utvivlsomt »ægte" indisk område, og et mere tvivlsomt eller i 
alt fald mere vagt nordamerikansk. (I hvert fald har tanken om 
en guddom som verdensødelægger haft forholdsvis let ved at finde 
indgang hos en del folkeslag med lav kultur). 

At klare forholdet mellem verdens undergang og guddoms­
magterne er for øvrigt en vanskelig sag for primitiv mytedannelse. 
Man vil vanskelig kunne påpege anden sammenhæng mellem Ma-
nabhozos genkomst og verdens ødelæggelse end at begge fremtræder 
som det yderste punkt i fremtiden, som tanken kan nå, — og der­
for samtidige. Eskimoerne frygter ved formørkelse enten verdens 
undergang eller at månen skal stige ned på jorden og at dens 
hunde skal g6re menneskene skade; men forholdet mellem måne 
og undergang bliver ikke klart derved (som egenlig guddom kan 
månen næppe betegnes efter eskimoisk opfattelse). Men Eskimoerne 
har også en anden tanke; hvis de nedarvede gravskikke brydes, 
da skal verden forgå. Dette ser gådefuldt ud, men hænger dog 
naturlig sammen med en hos dem fremtrædende tro på at „luften" 
(Silla) eller „luftens herre" (egl. „luftens beboer", Sillam innuit) 
straffer brud på de nedarvede skikke, særlig ved død og fødsel, 
eller ophold på et „forbudt" sted, og ytrer sin vrede gennem storm, 
dødsfald eller misfødsel. Fra en gud der ytrer sin vrede i storm 
og død er der blot en stigning til at han viser den ved den synlige 
verdens og menneskehedens undergang. Man har villet kalde Eski­
moerne et folk uden egenlig religion; men deres sky ærbødighed 
for de fra fædrene nedarvede skikke, og for et væsen som straffer 
overtrædelsen er vel netop den egenlige religion hos dem. Den 
synes endog at være i stand til at skabe et ragnarok med moralsk 
grundlag, hvad vi ellers kun finder hos mere udviklede. 



39. GUDERNE SOM FREMKALDERE AF RAGNAROK 277 

Der kan indvendes at denne Silla kun forekommer i Paul 
Egedes dagbog og at det af de pågældende Eskimoer også — om 
end undtagelsesvis — anvendes om de kristnes Gud; altså er det 
måske et forsøg på at tillæmpe „Gud i himmelen" på eskimoisk 
tankegang. Men selv om så er, er frygten for brud på den religiøse 
tabu med påfølgende stor ulykke stærk nok til at bære ragnaroks-
forestillingen. — 

Det af guderne fremkaldte ragnarok eksisterer altså i folkemytens 
form, om end kun indenfor visse områder. Men det får betydning 
for udfoldelsen af en mere vidtskuende verdensundergang. 

I Indien mødes de to tanker: et blot fysisk ragnarok, hvor 
solen udtorrer alt og svækker dets livskraft, og til slutning under 
særlige vilkår tænder alt i brand; — og et af ødelæggerguden 
skabt ragnarok, nærmere bestemt en verdensbrand tændt af hans 
frygtelige våben. Den ejendommelige udvikling kommer, når brah-
maismen udfolder sin filosofiske panteisme; det er den samme alt­
omfattende ånd der som Brahma er tilstede i skabelsen, i Vishnu 
tjæner som opholderen, og som Siva virker opløsningen; han er i 
de syv sole, i slangen Seshas ånde; han hviler da han har optaget 
hele verden i sig — som minde og som mulighed — og han giver 
sig, når tiden kommer, til at frembringe den igen således som han 
har gjort de hundrede gange for. Naturens udtorring er da intet 
moment for sig; det er den samme selvfortæring, som altid følger 
efter ungdommens grøde. Og den tilsvarende moralske opløsning 
er uadskillelig forbunden med den, fordi det alt kun er led i samme 
verdensudvikling, og samme guddomsmagt virker i det hele. — 

Udgangspunktet for den persiske teologis ragnarok er et andet. 
Det ligger (ligesom de persiske folkemyters) i tveheden: striden 
mellem godt og ondt. Den ældste Mazdatro dvæler i den gradvise, 
navnlig dog trinvise stigning; men kravet om det ondes endelige 
nederlag indfinder sig og skaber det store gudeslag. Endnu på 
dette punkt er den persiske teologi nærmest ved de hidtil behandlede 
folkemyter med gudernes modstand mod ødelæggelsen. Men den 
svinger om, da den oprindelige renselsesild går ind i ragnarok: 
smæltende hele den sædvanlige verden og pinende alle de onde 
bliver den den af Mazda fremkaldte afslutning på den jordiske til­
værelse. Endelig møder et rent naturmotiv op, da jorden tændes 
af den styrtende komet; en troldeagtig naturgenstand søger at øde 



278 TILBAGEBLIK PÅ VERDEMS UNDERGANG 

menneskene, men motivet vendes af de (sene) persiske teologer 
om: det bliver til den af Mazda besluttede renselsesild. 

Denne sidste udvej følg"es i mangfoldige tilfælde: den lurende 
ragnarokskraft kan bryde frem fordi det er i overensstemmelse 
med guddommens vilje at den skal komme fri. Således de nu fore­
liggende former af „den bundne jætte" fra Kavkasus; således alle 
de ødelæggelser ved natur og ved vilde fjender, som jødiske og 
kristne spådomme indeholder. Guddommens voksende magt 
y t re r sig derigennem, at den tvinger de oprindelig selv­
stændige ragnaroksmot iver ind under sit formål. 

Allermest typisk i så henseende er den jødiske verdensunder-
gang, som oprindelig slet intet ragnaroksmotiv har, hverken natur­
agtigt eller mytisk. Men ud fra begrebet om Guds uendelige over­
magt over den synlige verden lader den Gud filintetgore alt hvad 
menneskene regner for fastest, den giver dette almagts-begreb farve 
ved Guds vrede mod den syndetyngede menneskehed; og ud fra 
hans vilje til at danne sit folk lader det en ny og fuldkommen 
verden opstå, — om ikke uberørt af de andre forasiatiske religioner 
så med stærkt fasthold af sit eget hovedsynspunkt. Det er profet­
tankerne forud for den egenlige undergangslære, der har sat den i 
dens vej. — 

Overalt har tanken om verdens ende kaldt sporsmålet om 
guddommens rækkevidde frem; den har nødt mangfoldige mennesker 
til gennem den bestemte situation at svare på sit sporsmål. 

40. Verdens fornyelse, almene retninger og nordisk. 

„Få ser længer frem end til Odin skal møde ulven". Med 
disse ord afbryder digteren af den „lille" Voluspå sig, da han an­
tyder det nye rige der skal grundlægges. Ordene passer på den 
store kres af folkemyter. Vakte, ofte af stærke naturindtryk og 
under fremtrædende stemning, har de ingen trang til at tænke 
sagen igennem; ja de skyr til en vis grad at dvæle ved den længer 
end de har nødigt: med verdens ende er jo alt ude. 

På den anden side har menneskeheden altid en hang til at 
sporge: hvad så? Og nogle af folkemyterne gemmer i selve deres 
motiv et svar; Andamanboerne venter at de nuværende dødninger 
ved omkæntringen vil blive til jordfolket, og de selv til under­
jordiske; i Sierra Nevada vil „Åndehulens" indbyggere komme fri. 



40. VERDENS FORNYELSE 279 

Menneskeslægten har altid en gysen for det tomme, og den fylder 
uvilkårlig rummet med et noget. 

Men ret forskellig derfra er det håb om frelse, der kommer 
til orde i myten om fimbulvinteren, den nordiske og den persiske: 
guddommen vil vide udvej og gemmested til gennem nok så lille 
levning at redde menneskeslægten som sådan. Selve tilintetgørelsen 
er undgået; som en ny menneskeslægt gik ud af fortidens synd­
floder, træder også nu en ung slægt frem for atter at fylde den 
tomme verden. Det er ikke en ny skabelse, myten lærer; det er 
menneskeslægtens håb om dens egen frelse, der går sejrrig igennem 
det. Om dette som kærne kan nordisk fylde en ny verden ikke 
blot med en ny menneskehed, men også med en ny sol og unge 
gudeflokke. 

Af en ganske anden art er den indiske verdensødelæggelse 
og genfødelse. Alt tilintetgores, det opsluges i Brahma; og når 
trangen til ydre liv vågner i ham, må han atter som ved forrige 
skabelse hente landene op af verdenshavet. Ung og herlig er ska­
belsen, men den unge skabning vil engang ældes ligesom den for­
rige og alle de andre. Ikke trang til frelse, men trang til forsvinding 
ind i guddoms-altet bærer den indiske verdensundergang. Gen­
tagelserne, de mange på hinanden følgende verdensperioder, rummer 
ikke mål ud over det at lade guddommen være den blivende, og 
at understrege den tilværende verdens uendelige uvæsenlighed, — 
rummer det i alt fald ikke bevidst. Ti i stilhed udfolder sig vel 
også dær den samme sky for det tomme, den samme trang til 
fornyelse af mennesket og den menneskelige verden som på de 
andre steder. 

Atter en ganske anden stilling har den persiske og den 
jød isk-kr i s tne verdensundergang. Begge fødte ud af trangen 
til at lade fuldkommenheden indtræde, i levned såvelsom i 
gudsforhold; forst i tidens løb optagende naturmotiverne i sig, dels 
i kraft af påvirkning udefra, dels ifølge bevidstheden om at ende­
målet efter sin art ligger ud over den synlige verden. De frem­
hæver mægtig ødelæggelsens styrke, fordi den nuværende verden 
skal omdannes fra grunden; de fremhæver, med ganske anderledes 
styrke end de sædvanlige folkemyter, indretningen af den nye verden, 
som dog ikke bliver en nyskabelse, men en omskabelse af hvad 
der hidtil var hæmmet i retning af fuldkommenhed: opstandelsen 
bliver, i persisk som i jødisk-kristent, det store vendepunkt. 



2 8 0 TILBAGEBLIK PÅ VERDENS UNDERGANG 

Til denne gruppe hører også vor nordiske Voluspå, med sit 
syndefald, sin etiske opløsning henimod ragnarok, sin ophævelse 
af alt ondt, og den mægtiges herskerdomme som den gamle verden 
ikke havde kendt magen til. Disse nye ideer, såvelsom forskellige 
enkelttræk der går tilbage til kristne forbilleder, er blevne indpodede 
i de nordiske folkemyter og har omdannet dem til en sammen­
hængende ragnarokshandling. 

Det er denne fuldkommenhed, der er fremmed for folkemy­
ternes tankegang rundt om i verden. Selv om guddommen kan 
fremtræde som straffende ved en naturomvæltning („Åndehulen" i 
Sierra Nevada, Eskimoernes brud på stilheden om den døde, ikke 
at tale om guders straf ved fortidige syndfloder), vinder det ikke 
frem til noget sejrende princip. Sporsmålet er overalt: kan vi 
frelses fra ragnarok? 

Fimbulvinteren giver sit svar derpå, hos Persere og Nordboer: 
guddommen har et gemmested for kim til nye slægter. 

Men det er egenlig ikke den fremtidige verden der for Nord­
boerne står som det egenlige lyspunkt i ragnaroks morke. Udenfor 
Vavthrudnesmål (og de afdæmpede udtryk i Voluspå) møder vi 
det ikke. Det ojeblik, som den almene bevidsthed fastholder, er 
Vidars kamp mod ulven. Tanken derom ledsager ham ved al hans 
optræden i den nuværende gudeverden: „Dær nævner sonnen sig 
rask til at hævne sin fader" (Grimn.), „rejs dig, Vidar, lad ulvens 
fader sidde ved gildet" (Lokasenna); selve hans tavshed, der når 
langt ud over hans øde landstrækning, taler allermest om hans 
dåd. Udenfor eddadigtningen møder den, som det eneste af de 
egenlige kamp- og fornyelsesmotiver, i folketroen der lader ham 
få alle bortkastede skindlapper til sin store sko. Hans opvristning 
af ulvegabet, med den håndgribelige detalje: skoen, er brændpunktet 
i ragnarokskampen, og den mægtigste plastiske scene af dem alle. 

Det er ingenlunde blot livshåbet der hæver Vidars skikkelse 
frem. Der er allerforst hævnen1. At Odins fald bliver hævnet er 
en livssag for nordisk oldtid, som overhovedet for mange primitive 
samfund; hævnen løfter den dræbte fra nederlag til sejr. Hvad 
Vidars kamp mod uhyret i øvrigt er, — denne personlige oprejs­
ning må forst og fremmest med for at give den værd. 

Men, vil man sige, slog denne oprejsning til, når det drejede 
sig om at de væsner faldt, som man satte sin personlige lid til, 

1 Jf. om hævnen: V. Gronbech, Vor folkeæt, I (1910). 



40. VERDENS FORNYELSE 281 

Odin, Thor og de andre man dyrkede? Jo, ti de verdensbærende 
guddomme var ikke disse enkelte guder, det var regin, det var 
gud, de opretholdende guddomme i almindelighed. Selv om regin 
(eller rettere æsir, aserne) „dør" i ragna-røk, frelses guddomsbe-
grebet gennem Vidars sejr. Og med sejren frelses de værdier som 
man plejede at knytte til guderne: rige på mod, styrke og visdom, 
og med alle disse ævner samlede under viljens og erkendelsens 
magt, og derfor også i stand til at virke sammen mod fælles mål; 
derfor også med et skær af skonhed, fordi der er samklang i alt; 
— modsat jætternes uhyre storrelse, uhyre styrke, uhyre viden, 
men med det spredte og ubeherskede over sig, tøjlesløse, uforsigtige, 
pralende, grusomme, hæslige, alt det der ikke stræber mod et mål 
hvori alle ævner mødes. Kort sagt det der for Nordboerne 
har den hojere l ivsværdi, det frelses over i en fremtidig til­
værelse, når gudeflokken reddes fra den fuldstændige tilintetgørelse. 

Men i Vidars kamp mod Fenresulven står netop disse to mod­
satte verdner overfor hinanden, sammentrængte i et optrin hvor 
trold og guddomshelt tager det tætteste livtag om liv og død; det 
ædle, livsmål-bevidste, i den ene, det grænseløse og ødelæggende 
i den anden. 

Helt imod uhyre — det er det stadige motiv som den tidlige 
menneskehed vender tilbage til, i gudemyte og heltesagn. Troen 
på en kraft som ligger i den ånd mennesket føler hos sig, drager 
sit allervæsenligste optrin ind i ragnarok; det man ellers har set 
som det lysende forbillede må stå ved magt her hvor alt står på 
spil og håbet næsten synes udeladt. I den tidsalder hvor helte­
kampen behersker sindelaget, må den på hvert punkt knyttes til 
det ypperste, mest da her hvor målestokken er den storste. 

Hvorledes hos Nordboerne helten og „det bundne uhyre" har 
fundet sammen, om uhyret — med sin stadige ævne til at til­
trække helten — har ført motivet med sig fra fjærne egne, eller 
om motivet er gået gennem den keltiske gudekamp (Lug imod 
Balar), eller om begge dele er led i den samme motivvandring, — 
er os uvæsenligt her. Det står, her i nordisk, som midtpunkt i 
den store ragnarokskamp, med et præg af halvt guddommeligt, 
halvt heroisk (ti nogen egenlig dyrket gud er Vidar ikke); red­
ningsmanden fyldt af den grublen over stordåd som livet i Norden 
kendte så vel, og heltesagnet endnu bedre (Uffe, Amled). 

Dåden føles som livets frelse, vristet ud af dødsuhyrets gab, 



2 8 2 TILBAGEBLIK PÅ VERDENS UNDERGANG 

reddet som en brand ud af bålet. Og med livet er frelst det der 
gav livet værd i Nordboens ojne. 

Foruden det som Vidars kamp i sig selv er, går den ind i en 
bredere sammenhæng. Vavthr. tænker hele kresen af de unge 
guder byggende på de gamles tomter og ejende deres værge; den 
nye sol og den nye menneskeslægt slutter sig til. Genfødelsen i 
efterslægten, og livets frelse gennem efterslægten, forkyndes, men 
forkyndes således at den ikke taber sig i tankens almindelighed; 
den ordner sig i række om dette optrin, der i sig selv er fuldt af 
den storste spænding, og nu næret ved de andenstedsfra tagne 
allerstærkeste episke ideer. Dette mangesidige idéindhold giver 
glansen over Vidars kamp; alt samler sig her. 

„Kommer den strålende son af Sejrfader, Vidar, at stride mod 
dødsuhyret", som Voluspådigteren synger. Men til glansen over 
Vidars skikkelse svarer morket over ragnarok. Det lurer i alle de 
dæmpede ord af eddakvadene, hvor ragnarok antydes som den 
brogede myteverdens truende baggrund. Men det bunder i det 
livssyn, der kommer til orde rundt omkring; hvert heltesagn har 
sin alvorsfulde afslutning, så at sige sit eget lille ragnarok af al­
mindelig undergang, hvor alle dets storskikkelser synker, og kun 
sjælden en kim til nye slægter antydes. Der er også her en trang 
til at se de strålende skikkelser med undergangsmorket tilbaggrund; 
en trang som synes at ligge i folkenaturen. Der synes at være en 
lignende sjælelig undergrund som i Indianernes forestilling, hvor 
stammens undergang og verdens undergang tegner sig som den 
morke fremtidsudsigt, blot med den forskel at den hos Indianerne 
helt har præg af den beherskede gåen sin undergang i møde; i 
nordisk er dette hensyn også til stede, men der er tillige et kunst-
nersk moment: lysglansen af liv og stordåd tegnende sig mod den 
morke nat. 

Vi gentager det: nordisk ragnarok er samlingspunktet, og top­
punktet, af næsten alle de folkemytiske eller naturbundne forestil­
linger om verdens undergang. Solædning, fimbulvinter, bundet 
uhyre, verdensbrand og verdensdrukning har alle fundet en jord­
bund hvor de kunde gro frugtbart, fordi selve ragnaroktanken var 
disse mennesker naturlig. Fornyelsen i efterslægten og sejr over 
uhyret har mødtes for i forening at skabe det fyldige billede af 
livshåbet, vristet ved magt eller snille ud af undergangens gab. 

Ejendommeligheden ved nordisk ragnarok er da den stadige 



40. VERDENS FORNYELSE 283 

arbejden med de tanker som folkemyterne omkring i verden har 
skabt, tilegnelsen af undergangstankerne i deres vide omfang, og 
af fornyelsestankerne så vidt de rakte, — en digtning i pagt med 
hvad folket i det hele så og forstod af livets kår. Det blev for 
Nordboerne ikke blot en årsag til at tænke verdens sidste mål og 
skæbne igennem; det blev dem en lejlighed til at udtrykke så 
samlet som intet andet sted hvad de tillagde værd og magt i til­
værelsen. I de segnende og dog sejrende aser har de mest af alt 
givet sig selv. 

Men hvad der her gælder for Nordboer, gælder også i stort 
omfang for andre folkeslag, både dem på folkemytisk og dem på 
mere etisk-religiøst trin. 




